
حول المؤلف - جلال الدين شمس
ولد الكاتب في الهند في عام 1901 ، وتلقى تعليمه في الجامعة الأحمدية ، مركز التدريب 
التبشيري للحركة الأحمدية في الإسلام في بلدته قاديان. بعد حصوله على مرتبة الشرف 
اللغة العربية من جامعة البنجاب ، خدم الحركة في وظائف مختلفة. في عام 1925  في 
عين مسؤولا عن البعثات التبشيرية الدعوية للحركة الإسلامية الأحمدية في الديار العربية ، 
حيث عمل لمدة سبع سنوات تقريبا. بعد ذلك في عام 1936 تم إرساله إلى إنجلترا كإمام 
لمسجد لندن وخدم هناك حتى نهاية الحرب العالمية الثانية. وفي عام 1945 تم استدعاؤه 
من قبل مقر الحركة. عُين ناظرا للإصلاح والإرشاد )المسؤول عن العمل الدعوي التبشيري 
في الباكستان(، وهو المنصب الذي شغله حتى وفاته في 13 أكتوبر 1966. وهو أحد 
الأعضاء الثلاثة في جماعة الأحمدية الذين أطلق عليهم اسم "خالد الأحمدية". وقد كتب 

حوالي 40 كتابً باللغة الأردية والعربية والإنجليزية.
بتجميع كتبه  قمنا  العربية  الديار  الى  قدومه  على  عام  مئة  عن  يزيد  ما  مرور  وبمناسبة 
ومنشوراته باللغة العربية في مجلدين؛ المجلد الأول مناظراته ومناقشاته مع المشائخ فيما يتعلق 
بقضايا معتقدات المسلمين حول ختم النبوة ومجيء المهدي والمسيح وغيرها، والمجلد الثاني 
مناظراته ومناقشاته فيما يتعلق بقضايا حول المعتقدات المسيحية والبهائية. ان الموضوعات 
التي نوقشت في هذين الكتابين لا تزال ذات صلة بيومنا هذا، ونأمل أن يستفيد منها 

الكثيرون من الناس الناطقين باللغة العربية.

About the Author - J. D. SHAMS

Born in India in 1901, the author was educated in Jami’a Ahmadiyya, 
the Missionary Training Centre of Ahmadiyya Movement in Islam at 
Qadian. After doing his Honours in Arabic from the University of the 
Punjab, he served the Movement in various capacities. In 1925 he was 
appointed in charge of Ahmadiyya Muslim Missions, Middle East Coun-
tries, where he served for about seven years. Subsequently in 1936 he 
was sent to England as Imam of the London Mosque and served there up 
to the end of the Second World War. In 1945 he was called back by the 
Headquarters of the Movement. He was appointed Nazir Islah-u-Irshad 
(in charge of the missionary work in Pakistan) a post which he held till 
his death on 13th October 1966. He is one of the three members of the 
Ahmadiyya Community who have been titled ‘Khalid-e-Ahmadiyyat’. 
He had written about 40 books in Urdu, Arabic and English.
On the occasion of the passage of more than 100 years of his arrival in the 
Arab countries, we have compiled his books and publications in Arabic 
in two volumes; Volume I his discussions and debates with the sheikhs 
on issues concerning Muslim beliefs and Volume II of his debates and 
discussions with priests on issues concerning Christian and Baha’i beliefs. 
The topics discussed in these books are still relevant to this day, and we 
hope that many people who speak Arabic will benefit from them.



مناظرات
الداعية الأحمدي جلال الدين شمس

مع مشائخ في مصر والشام

في الأعوام 1931-1927

المجلد الأول



اسم الكتاب:
مناظرات الداعية الأحمدي مولانا جلال الدين شمس

مع مشائخ في مصر والشام
في الأعوام 1927 – 1931

المجلد الأول

الطبعة الأولى 2018
إصدار الجماعة الإسلامية الأحمدية في الديار المقدسة

DEBATES OF MAULANA JALALUD DIN SHAMS (RA)
WITH MUSLIM SHEIKHS IN EGYPT AND SYRIA 
IN 1927-1931

VOLUME 1

FIRST EDITION 2018
PUBLISHED BY AHMADIYYA MUSLIM COMMUNITY – HOLY LAND



الفهرست

1 	  ميزان الأقوال في الرد على كتاب أصح الأقوال

49 	  توضيح المرام في الرد على علماء حمص وطرابلس الشام

112 	  كشف اللثام عن وجه من ألف حجة الإسلام

126 	  جوهر الكلام في الرد على فصل الخصام

176 	  دليل المسلمين في الرد على فتاوى المفتين

223 	  النور المبين في الرد على الشيخ هاشم الخطيب محبّ الدين

٢٨0 	  تنوير الالباب لإبطال دعوة البهاء والباب

329 	  حكمة الصيام

344 	Introduction





مؤلف الكتاب الأستاذ جلال الدين شمس المبشر الإسلامي
الأحمدي الأول في فلسطين والبلاد العربية





المقدمة

الجماعة الإسلامية الأحمدية هي جماعة على نطاق عالمي، لها فروع في أكثر 
أحمد  غلام  ميرزا  حضرة  قبل  من   1889 عام  في  تأسست  دولة.   200 من 
إقليم  قرية صغيرة ونائية في  قاديان ، وهي  السلام )1835-1908( في  عليه 
البنجاب في الهند. ادعى المؤسس أنه المصلح المتوقع مجيؤه في الأيام الأخيرة  
المنتظر لدى جميع الأديان. فأسس حضرته حركة هي  وهو المهدي والمسيح 
تجسيد لرسالة الإسلام الخيّرة تدعو للسلام العالمي وللأخوة الكونية والخضوع 
لإرادة الله- في نقائها وصفائها. وأعلن حضرة أحمد عليه السلام ان الإسلام 

هو دين الإنسان. "دين القيِّمة" )سورة البينة 98: 6(
الأخلاق  تجديد  بهدف  إلهي  بتوجيه  الأحمدية  الإسلامية  الجماعة  تأسست 
عن  بجد  وتدافع   ، الأديان  بين  الحوار  تشجع  فهي  الروحية.  والقيم  الإسلامية 
السلام  إلى  تدعو  إنها  الإسلام.  حول  الفهم  سوء  تصحيح  وتحاول  الإسلام 
والتسامح والمحبة والتفاهم بين أتباع الديانات المختلفة. إنها تؤمن بقوة بالتعليم 
القرآني"لا إكراه في الدين" )البقرة - 2: 257(  وتعمل به. وهو ترفض بشدة 

العنف والإرهاب بأي شكل ولأي سبب.
الجماعة الإسلامية الأحمدية خلفاؤه  السلام، ترأس  بعد رحيل مؤسسها  عليه 
الخليفة  انتخاب  تم  وقد  النبوة.  منهاج  على  الخلافة  نظام  ظل  في  المنتخبون 
الحالي للجماعة ، حضرة ميرزا مسرور أحمد في عام 2003. لقبه الرسمي هو 
السلام.  عليه  الموعود  للمسيح  العزيز(  بنصره  تعالى  الله  الخامس)أيده  الخليفة 
وتحت قيادته يقوم الدعاة في جميع أنحاء العالم بنشر رسالة الإسلام والأحمدية  

والتبشير بمجيء المهدي والمسيح.
وصل والدي ، حضرة مولانا جلال الدين شمس رضي الله عنه ، إلى سوريا في 
عام 1925 كأول مبشر لبلدان الشرق الأوسط لتبشير سكان البلاد حول ظهور 
يوليو   17 من  إسلامي  دمشق كداعية  في  خدم  الموعود.  والمسيح  المهدي 

1925 إلى 13 مارس 1928.
سورية  في  منزله  من  بالقرب  لهجوم  والدي  تعرض   1927 ديسمبر   22 في 
بخنجر من قبل شخص. وأعطى الأطباء رأيهم بأنه لا يستطيع البقاء على قيد 



الحياة بسبب فقدان الدم. وعندما وصل هذا الخبر إلى المقر الرئيسي للجماعة 
لشفائه. وقد دعا حضرة  أدعية خاصة  رفع  تم   ، الهند   ، قاديان  في  الأحمدية 
الخليفة الثاني رضي الله عنه الجميع في قاديان إلى التجمع في مسجد مبارك 
مولانا  لشفاء  جماعية  أدعية  فرفعت  القتل  ومحاولة  الاعتداء  عن  أعلن  حيث 
شمس رضي الله عنه. فنجا بأعجوبة ، وواصل عمله التبشيري. وفي 11 مارس 
مغادرة  عليه  بأنه يجب  الفرنسية  السورية  الحكومة  إخطارًا من  تلقى   ،  1928
البلاد في غضون ثلاثة أيام. وبموجب تعليمات حضرة الخليفة الثاني رضي الله 

عنه، انتقل في 13 مارس 1928 إلى حيفا ، فلسطين.
لم تكن رسالة مجيء المسيح والمهدي قد وصلت إلى حيفا في ذلك الوقت. 
لذا كان عليه أن يبدأ بمهمة تأسيس الجماعة الإسلامية الأحمدية. مكث في 
وقد  بالهند.  قاديان  إلى  استدعاؤه  تم  حيث   1931 سبتمبر   30 حتى  حيفا 
باركه الله بتأسيس الجماعة الإسلامية الأحمدية في الديار المقدسة التي تحظى 
باسمه – جلال  الكبابير شارع سُمي  الجميع. ولوالدي في  باحترام كبير لدى 
بالقرب من مسجد سيدنا محمود الذي وضع له حجر الأساس واصبح  الدين 

اليوم معلما من معالم مدينة حيفا البارزة. 
بيروت   ، مصر   ، القاهرة  إلى  سافر   ، الأوسط  الشرق  في  وجوده  فترة  خلال 
الوقت  هذا  خلال  المهدي.  الإمام  رسالة  لنشر  العراق   ، وبغداد  لبنان   ،
الجهاد،  مواضيع  حول  والمسيحيين  المسلمين  العلماء  من  العديد  مع  تناقش 
من  والعديد   ، الصليب  على  الموت  من  المسيح عيسى  ونجاة   ، النبوة  وختم 
المواضيع الأخرى. وبالإضافة إلى المسلمين والمسيحيين ، كان له محادثات 

أيضًا. البهائيين  مع 
أيضاً.  عظيماً  بل كان كاتباً   ، فحسب  ممتازاً  مناظراً  شمس  مولانا  يكن  لم 
خلال سنوات إقامته في الشرق الأوسط ، كتب العديد من الكتب والمنشورات 
، وأدت هذه  الأحمدية  الجماعة الإسلامية  معتقدات  الجمهور حول  لتثقيف 
تأسيس  فترة  هي  الزمنية  الفترة  هذه  لقد كانت  مثمرة.  نتائج  إلى  المنشورات 
بالإضافة  )فلسطين(.  حيفا   ، والكبابير  )سوريا(  دمشق  في  جماعات جديدة 
لهم  وأسسوا  الأحمدية،  صفوف  الى  القاهرة  في  الكثيرون  انضم   ، ذلك  إلى 

جماعة في وقت لاحق هناك.



وبمناسبة مرور ما يزيد عن مئة عام على قدومه الى الديار العربية قمنا بتجميع 
ومناقشاته  مناظراته  الأول  المجلد  مجلدين؛  في  العربية  باللغة  ومنشوراته  كتبه 
ومجيء  النبوة  ختم  المسلمين حول  معتقدات  بقضايا  يتعلق  فيما  المشائخ  مع 
القساوسة  مع  ومناقشاته  مناظراته  الثاني  والمجلد  وغيرها،  والمسيح  المهدي 
التي  الموضوعات  ان  والبهائية.  المسيحية  المعتقدات  بقضايا حول  يتعلق  فيما 
نوقشت في هذين الكتابين لا تزال ذات صلة بهذا اليوم ، ونأمل أن يستفيد منها 

الكثيرون من الناس الناطقين باللغة العربية.
تولى  الذي  المحترم  عودة  محمد صالح  الدين  فلاح  الأستاذ  أشكر  أن  بودي 
للطباعة.  وتهيأتها   ومراجعتها  وتنضيدها  وتثبيتها  قراءتها  المواد  جمع  مسؤولية 
كما أنني ممتن للسيد محمد شريف عودة المحترم، أمير الجماعة في الكبابير 
قدما  اللذين  المحترم  الدين  شمس  الأستاذ  هناك  الاسلامي  للداعية  وكذلك 
ساعدوا  الذين  الآخرين  من  العديد  هناك  المشروع.  لهذا  والتوجيه  المساعدة 
وساهموا في هذا المسعى بطريقة أو بأخرى. جزاهم الله تعالى  احسن الجزاء 

وكافأهم خير مكافأة واوفرها في تحقيق رغبتي في إتمام هذا المشروع.
الناطقين  الله هذا الجهد مثمرا وجعل هذين الكتابين أداة نافعة لجمهور  جعل 

بالعربية لقبول المهدي والمسيح الموعود الذي انتظروه لفترة طويلة. أمين

فلاح الدين شمس
الولايات المتحدة الأمريكية





حضرة مؤسس الجماعة الإسلامية الأحمدية الإمام المهدي
والمسيح الموعود سيدنا أحمد عليه الصلاة والسلام





حضرة سيدنا مسرور أحمد أيده الله بنصره العزيز الخليفة الخامس
للإمام المهدي والمسيح الموعود عليه السلام





جامع سيدنا محمود الجديد في الكبابير أقامته الجماعة مكان المسجد القديم 
الذي وضع حجر أساسه المؤلف الأستاذ جلال الدين شمس عام 1931





والسماء رفعها ووضع الميزان * ألا تطغوا
في الميزان * وأقيموا الوزن بالقسط * ولا تخسروا الميزان *

 )الرحمن(

ميزان الأقوال
في الرد على كتاب

أصح الأقوال



2

ردًّا  سيصدرون  العظام  والمشايخ  الكرام  الشام  علماء  أن  مدة  منذ  أسمع  كنت 
قوياً حافلا بالحجج الدامغة والبراهين الساطعة على كتبنا والنشرات التي نشرناها، 
بكتاب  وسمّوه  صفحة   11 على  يحتوي  طبعوا كتاباً  وأمد  طويل  انتظار  فبعد 
"أصح الأقوال" في الرد على منكر نزول سيدنا عيسى عليه السلام وقتله الدجال، 
وبما أن هذا الكتيب كما أخال ما طبُع إلا بعد مراجعة المشايخ الكرام والعلماء 
العظام، فلهذا أوجّه خطابي إلى كل من يعتقد بما ورد فيه ويؤمن بصحته وبطلان 

ما يخالفه.
وما حملني على الإسراع في الإجابة عليه إلاّ الخوف من أن ينخدع أحد من الناس 
بمزخرفاته وخزعبلاته فيتبع غير الحق ويسيء الظن في البريء، فأردت أن أكتب 
هذا الرد عليه ليطلّع كل مسلم منصف عاقل ضاربا صفحا عن أقواله التي لا علاقة 

لها بالعقيدة والبحث. 
وليس غرضي من تحرير هذا الجواب إلا تبيان المين عن الصدق وكشف الحق عن 
الباطل وتمييز الغث من السمين، وما توفيقي إلا بالله العلي العظيم عليه توكلت 

وإليه أنيب.
وقبل أن ابدأ في الرد عليه أريد أن أبيّن للقراء الكرام عقيدتنا في الأحاديث في 
مقابلة القرآن الكريم، يقول أحمد المسيح الموعود عليه السلام في كتابه"التعليم"ما 

تعريبه ملخصا: 
"اعلموا أننا نرى الحديث خادمًا للقرآن والسنة. ونحن لا نتفق مع الذين لم يعطوا 
حظا من أدب القرآن وحرمته فيعتبرون الحديث حكمًا على القرآن كما اعتبر اليهود 

أحاديثهم حكمًا على التوراة.

بسم الله الرحمن الرحيم
نحمده ونصلي على رسوله الكريم

ميزان الأقوال



3

ولعمري أن ذلك لخطأ قول الناس بأن الحديث حكم وما شأن الحديث أن يكون 
على القرآن حكما وهو على ما هو عليه من المنزلة المظنونة. ألا لا تقولوا: الحديث 
حكم على القران بل قولوا أنه شاهد مصدق للقرآن والسنة. وإن الحديث وإن كان 
أكثره في مرتبة الظن حقيق أن يتمسك به أيضا بشرط أن لا يعارض صريحا بيّنات 
القرآن ولا السنة. واذا كان هناك حديث يعارض صريحا بينات القرآن فعليكم أن 
تفكروا في تطبيقه فلعل التعارض من خطئكم. وهب أن التعارض لا يزول فانبذوا 
مثل هذا الحديث، فإنه ليس من رسول الله صلى الله عليه وسلم.  وان كان الحديث على ضعفه 
يوافق القرآن فخذوه. فإن القرآن مصدقه وإن كان هناك حديث يشتمل على نبأ 
الغيب، وهو مما يستضعفه المحدثون ولكن قد تم النبأ على طبقه في عهدكم أو 
قبلكم فاعتبروا هذا الحديث حقًا، واعتبروا خاطئين هؤلاء المحدثين والرواة الذين 
يضعفون الحديث ويرونه موضوعًا. أفليس مما يجمل بزينة الإيمان في مثل هذا 
الموقع أن يقال أن أحدًا من الرواة أخطأ في تضعيف الحديث أم ترون أنه يجمل 
أن يقال أن الله أخطأ بأن صدّق الحديث الموضوع، لذلك أوصيكم بأن تعملوا 
بالحديث ولو كان من طبقة الأحاديث الضعيفة بشرط أن يوافق القرآن والسنة ولا 
يخالف الأحاديث الموافقة للقرآن، وخذوا حذركم كل الحذر فيما تعملون. ذلك 
لأن بين الأحاديث أيضا شيئًا كثيراً من الموضوعات التي ألقت في دار الإسلام 
فتنة عظمى حيث بات كل فريق له حديث يشايع عقيدته. فلو أنهم اتخذوا القرآن 

حكمًا بينهم، لكان أمكن أن تنور لهم السبيل.
هذه عقيدتنا في الأحاديث وهذا ما أوصانا به رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: " تكثر لكم 
الاحاديث بعدي؛ فاذا رويَ لكم عني حديث فاعرضوه على كتاب الله.  فماوافق 

فاقبلوه وما خالف فردوه."
فدل هذا الحديث على أن كل حديث يخالف كتاب الله فإنه ليس بحديث رسول 
الله صلى الله عليه وسلم. قال المعترض عني في ابتداء رسالته: "إن الآيات التي أخبر بها صلى الله عليه وسلم الدالة 
على قرب الساعة.... إنما هي إشارات وألغاز لاحقيقة ويؤولها على حسب مراده 

إلى غير ذلك من المعتقدات".



4

فاعلموا أيها القراء الكرام أن اعتقادي بأن أكثر الأحاديث الواردة في حق الدجال 
بمحمولة على  وليست  الله صلى الله عليه وسلم   إنما هي كشوف ورؤى رسول  المسيح  ونزول 
ظواهرها وتوجد فيها روايات ضعيفة مجروحة بل بعضها موضوع. ويتضح هذا الأمر 

لكل ذي رويةّ درس علوم الحديث وسبر فنون الرواية والتنقيد.
الله  سنة  حسب  بعضها  وسيقع  التعبير،  حيث  من  أكثرها  وقع  قد  أنه  وأعتقد 
المستمرة في الأنباء الغيبية ومن سنته أنه يخبر عن وقوع شيء على يد رجل خاص 
خَزاَئِنِ  بِمَفَاتيِحِ  أتُيِتُ  ناَئمٌِ  أنَاَ  "فـبَـيَـنَْا   : الله صلى الله عليه وسلم  قال رسول  اتبّاعه كما  به  ويريد 
الَْرْضِ فـوَُضِعَتْ فِي يَدِي قاَلَ أبَوُ هُرَيـرَْةَ وَقَدْ ذَهَبَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  وَأنَـتُْمْ تـنَـتَْثِلُونـهََا" 

)صحيح البخاري, كتاب الجهاد والسير(.
ينتظرون وقوعها  والذين  أتباعه.  أيدي  الله صلى الله عليه وسلم   يد رسول  أرُيد من  انظروا كيف 
حسب ظواهرها ويقولون لن نؤمن بأحد حتى نرى الدجال ونزول المسيح حسب 
أنا أطلب  فها  الظاهر.  الورادة في الأحاديث على اختلافها من حيث  الصفات 

منهم الإجابة على الأسئلة الآتية: 
السؤال الأول:  ورد في الأحاديث: "مَا بـيَْنَ خَلْقِ آدَمَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ خَلْقٌ أَكْبـرَُ 

مِنْ الدَّجَّالِ" )صحيح مسلم, كتاب الفتن وأشراط الساعة(.
اذا كانت فتنة الدجال أكبر الفتن كلها فهل ورد ذكرها في القرآن المجيد ام لا؟

فليقرأ  الدجال منكم  النبي صلى الله عليه وسلم.  فمن رأى  الحكمة في قول  ما  الثاني:  السؤال 
عليه فواتح سورة أصحاب الكهف وفي رواية فليقرأ فاتحة الكتاب وفواتح أصحاب 
مِنْ  عُصِمَ  الْكَهْف  سُورَةِ  أوََّلِ  مِنْ  آياَتٍ  عَشْرَ  حَفِظَ  "مَنْ  رواية:  وفي  الكهف 
الدَّجَّالِ"، وفي رواية: "مَنْ قـرََأَ عَشْرَ آياَتٍ مِنْ آخِرِ الْكَهْفِ عُصِمَ مِنْ فِتـنَْةِ الدَّجَّالِ".

لماذا لم يأمر بقراءة فواتح سورة الاحزاب أو سورة لقمان وغيرها من السور؟
السؤال الثالث: ارفعوا التناقض عن الدجال بين الروايات الآتية: في رواية: "وَإِنَّهُ 
جُفَالُ  الْيُسْرَى  عَيْنِ  "أَعْوَرُ  عِنـبََةٌ طاَفِيَةٌ". وفي رواية:  عَيـنَْهُ  الْيُمْنَى كَأَنَّ  عَيْنِ  أَعْوَرُ 
الشَّعَرِ مَعَهُ جَنَّةٌ وَناَرٌ فـنََارهُُ جَنَّةٌ وَجَنّـَتُهُ ناَرٌ". وفي رواية "وَعَيْنه الْيُسْرَى كَأنَّـَهَا كَوكَْب 
دُرّيِّ". وفي رواية: "مَمْسُوح الْعَيْن مَطْمُوسَة". وفي رواية: "ليَْسَ بنَِاتئَِةٍ وَلَ حَجْراَءَ".



5

السؤال الرابع: في رواية: "مَكْتُوب بـيَْنَ عَيـنْـيَْهِ كَافِر ثمَُّ تـهََجَّاهَا ك ف ر يـقَْرَؤُهُ كُلّ 
مُسْلِم" وفي رواية: أن الدجال "مَمْسُوحُ الْعَيْنِ عَلَيـهَْا ظَفَرَةٌ غَلِيظَةٌ مَكْتُوبٌ بـيَْنَ عَيـنْـيَْهِ 
كَافِرٌ يـقَْرَؤُهُ كُلُّ مُؤْمِنٍ كَاتِبٍ وَغَيْرِ كَاتِبٍ"، وفي رواية: "مَكْتُوبٌ بـيَْنَ عَيـنْـيَْهِ كَافِرٌ 

يـقَْرَؤُهُ مَنْ كَرهَِ عَمَلَهُ".
بيّنوا السبب لماذا لا يقدر الكافر المتعلم على قراءته إذا كان لفظ "الكافر" مكتوباً 

في الحروف وكيف يقرأ المؤمن الذي لا يعرف الكتابة. 
السؤال الخامس: ارفعوا التناقض بين الحديثين الآتيين في طول الدجال وقصره: 

في حديث: إلا أن الدجال طوله أربعون ذراعًا بالذراع الأول. وفي حديث آخر 
أن المسيح الدجال: "رَجُلٌ قَصِيرٌ أفَْحَجُ جَعْدٌ أَعْوَرُ مَطْمُوسُ الْعَيْنِ ليَْسَ بنَِاتئَِةٍ وَلَ 

حَجْراَءَ".
السؤال السادس: حمار الدجال: 

في رواية: يكون تحته حمار أقمر طول كل أذن من أذنيه ثلاثون ذراعًا ما بين حافر 
حماره إلى الحافر الآخر مسيرة يوم، تطوى له الأرض منهلً يتناول السحاب بيمينه 
البحر الى كعبيه. أمامه جبل دخان وخلفه  ويسبق الشمس الى مغيبها، يخوض 
جبل أخضر ينادي بصوت له يسمع به ما بين الخافقين. وفي رواية يخرج: الدجال 
على حمار أقمر ما بين أذنيه سبعون باعًا. لاشك أن القول بأن ما بين اذنيه سبعون 
باعًا تعبير عن ضخم رأسه فكم يكون طوله وعرضه وارتفاعه ياترى؟ ألا يكون أكثر 

من أربعة أو خمسة كيلو مترات !
و لكن خوضه البحر إلى كعبيه نظرا إلى عمق البحار وقعورها يدل على أن ارتفاعه 
يكون أكبر بكثير من خمسة كيلو مترات ايضًا. ثم قيسوا طول الدجال الراكب 
على طول حماره. وكيف يكون أمامه جبل دخان وخلفه جبل أخضر وكيف يمكن 

أن يسمع صوته ما بين الخافقين أفيدونا بحل هذه الأقوال من حيث الظاهر.
السؤال السابع: في رواية: "إِنَّ مَعَهُ بَحْراً مِنْ مَاءٍ وَنـهَْراً مِنْ ناَرٍ فاَلَّذِي تـرََوْنَ أنََّهُ ناَرٌ 
مَاءٌ وَالَّذِي تـرََوْنَ أنََّهُ مَاءٌ ناَرٌ فَمَنْ أدَْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فأََراَدَ الْمَاءَ فـلَْيَشْرَبْ مِنْ الَّذِي 
يـرََى أنََّهُ ناَرٌ فإَِنَّهُ سَيَجِدُهُ مَاءً". وفي رواية "إِنَّهُ أَعْوَرُ وَإِنَّهُ يَجِيءُ مَعَهُ بِمِثاَلِ الْجَنَّةِ 



6

وَالنَّارِ فاَلَّتِي يـقَُولُ إِنّـَهَا الْجَنَّةُ هِيَ النَّارُ". وفي رواية: "إِنَّ مَعَهُ جَبَلَ خُبْزٍ وَنـهََرَ مَاءٍ". 
وفي رواية: "مَعَهُ وَادِياَنِ أَحَدهمَا جَنَّة وَالْخَر ناَر". وفي رواية "يَخْرجُُ الدَّجَّالُ مَعَهُ 
نـهَْرٌ وَناَرٌ فَمَنْ وَقَعَ فِي ناَرهِِ وَجَبَ أَجْرهُُ وَحُطَّ وِزْرهُُ وَمَنْ وَقَعَ فِي نـهَْرهِِ وَجَبَ وِزْرهُُ 
وَحُطَّ أَجْرهُُ". وفي رواية: جبل من مرق وعراق اللحم وجبل من جنان وخضرة وجبل 
من نار ودخان. ارفعوا التناقض أولا من هذه الروايات ثم أفيدونا كيف يكون معه 

بحر ونهر وجبل نار أو خبز وغيرها من الأشياء. 
السؤال الثامن: إنزال الغيث:  

"قـلُْنَا ياَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا إِسْراَعُهُ فِي الَْرْضِ قاَلَ كَالْغَيْثِ اسْتَدْبـرَتَْهُ الريِّحُ فـيََأْتِي عَلَى الْقَوْمِ 
فـيََدْعُوهُمْ فـيَـؤُْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَجِيبُونَ لَهُ فـيََأْمُرُ السَّمَاءَ فـتَُمْطِرُ وَالَْرْضَ فـتَـنُْبِتُ فـتَـرَُوحُ عَلَيْهِمْ 
سَارحَِتـهُُمْ أطَْوَلَ مَا كَانَتْ ذُراً وَأَسْبـغََهُ ضُرُوعًا وَأمََدَّهُ خَوَاصِرَ ثمَُّ يأَْتِي الْقَوْمَ فـيََدْعُوهُمْ 
فـيَـرَدُُّونَ عَلَيْهِ قـوَْلَهُ فـيَـنَْصَرِفُ عَنـهُْمْ فـيَُصْبِحُونَ مُمْحِلِينَ ليَْسَ بأِيَْدِيهِمْ شَيْءٌ مِنْ أمَْوَالِهِمْ 

وَيَمُرُّ باِلْخَربِةَِ فـيَـقَُولُ لَهَا أَخْرجِِي كُنُوزَكِ فـتَـتَـبْـعَُهُ كُنُوزهَُا كَيـعََاسِيبِ النَّحْلِ". 
بيّنوا التوفيق بين هذه الروايات وبين الآيات الاتية: 

* وَلئَِنْ سَألَْتـهَُمْ مَنْ نـزََّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فأََحْيَا بِهِ الَْرْضَ مِنْ بـعَْدِ مَوْتهَِا ليَـقَُولُنَّ اللَّهُ قُلِ 
الْحَمْدُ للَِّهِ بَلْ أَكْثـرَهُُمْ لَ يـعَْقِلُونَ*  )العنْكبوت: 64(. )ألا يقول الدجال أنا أنزله( 

وآية: * وَهُوَ الَّذِي يـنُـزَّلُِ الْغَيْثَ مِنْ بـعَْدِ مَا قـنََطوُا وَيـنَْشُرُ رَحْمَتَهُ*  )الشورى: 29(.
وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم  خمس لا يعلمهن إلا الله ثم قرأ الآية: * إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ 
السَّاعَةِ وَيـنُـزَّلُِ الْغَيْثَ وَيـعَْلَمُ مَا فِي الَْرْحَامِ وَمَا تَدْريِ نـفَْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا 

تَدْريِ نـفَْسٌ بأَِيِّ أرَْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ*  )لقمان: 35(. 
السؤال التاسع: إحياء الموتى.

في رواية "فـيََدْعُو رَجُلً مُمْتَلِئًا شَبَاباً فـيََضْربِهُ باِلسَّيْفِ فـيَـقَْطَعهُ جَزْلتَـيَْنِ, ثمَُّ يَدْعُوهُ 
فـيَـقُْبِل وَيـتَـهََلَّل وَجْهه يَضْحَك". وَفِي روَِايةَ عَطِيَّة "ثمَُّ قاَلَ الدَّجَّال لَِوْليَِائهِِ: أرَأَيَـتُْمْ إِنْ 
أَحْيـيَْت لَكُمْ هَذَا, ألََسْتُمْ تـعَْلَمُونَ أنَِّي رَبّكُمْ" )فتح الباري بشرح صحيح البخاري, 

كتاب الفتن(.
بيّنوا التطبيق بين هذه الروايات والآيات التالية: 



7

* اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثمَُّ رَزَقَكُمْ ثمَُّ يمُِيتُكُمْ ثمَُّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِنْ شُركََائِكُمْ مَنْ يـفَْعَلُ 
ثمَُّ  )الروم: 41(، وآية: *  يُشْركُِونَ*   عَمَّا  وَتـعََالَى  سُبْحَانهَُ  شَيْءٍ  مِنْ  ذَلِكُمْ  مِنْ 
إِنَّكُمْ بـعَْدَ ذَلِكَ لَمَيِّتُونَ * ثمَُّ إِنَّكُمْ يـوَْمَ الْقِيَامَةِ تـبُـعَْثوُنَ*  )المؤمنون: 17-16(، 
والحديث: عن جابر بن عبد الله قال: "لَقِيَنِي رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  فـقََالَ لِي ياَ جَابِرُ 
عِيَالً  وَتـرََكَ  أُحُدٍ  يـوَْمَ  قتُِلَ  اسْتُشْهِدَ أبَِي  اللَّهِ  ياَ رَسُولَ  قـلُْتُ  مُنْكَسِرًا  أَرَاكَ  مَا لِي 
رُكَ بِمَا لَقِيَ اللَّهُ بِهِ أبَاَكَ قاَلَ قـلُْتُ بـلََى ياَ رَسُولَ اللَّهِ قاَلَ مَا  وَدَيـنًْا قاَلَ أفََلَ أبَُشِّ
كَلَّمَ اللَّهُ أَحَدًا قَطُّ إِلَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ وَأَحْيَا أبَاَكَ فَكَلَّمَهُ كِفَاحًا فـقََالَ ياَ عَبْدِي 
تَمَنَّ عَلَيَّ أعُْطِكَ قاَلَ ياَ رَبِّ تُحْيِينِي فأَقُـتَْلَ فِيكَ ثاَنيَِةً قاَلَ الرَّبُّ عَزَّ وَجَلَّ إِنَّهُ قَدْ 

سَبَقَ مِنِّي أنَّـَهُمْ إِليَـهَْا لَ يـرُْجَعُونَ".
السؤال العاشر: مدة مكث الدجال: 

قلنا يا رسول الله: "وَمَا لبَـثْهُُ فِي الَْرْضِ قاَلَ أرَْبـعَُونَ يـوَْمًا يـوَْمٌ كَسَنَةٍ وَيـوَْمٌ كَشَهْرٍ وَيـوَْمٌ 
كَجُمُعَةٍ وَسَائرُِ أيََّامِهِ كَأيََّامِكُمْ" وفي رواية: "وأن أيامه اربعون يومًا فيوم كسنة ويوم 
دون ذلك ويوم كالأيام ويوم دون ذلك وآخر أيامه كالشرارة في الجريدة يضحى 
الرجل بباب المدينة فلا يبلغ بابها الاخر حتى تغرب الشمس". وفي رواية: "وَإِنَّ 
أيََّامَهُ أرَْبـعَُونَ سَنَةً السَّنَةُ كَنِصْفِ السَّنَةِ وَالسَّنَةُ كَالشَّهْرِ وَالشَّهْرُ كَالْجُمُعَةِ وَآخِرُ أيََّامِهِ 
يمُْسِيَ".  حَتَّى  الْخَرَ  باَبـهََا  يـبَـلُْغُ  فَلَ  الْمَدِينَةِ  باَبِ  عَلَى  أَحَدكُُمْ  يُصْبِحُ  كَالشَّرَرَةِ 
وفي رواية ما لبثه في الأرض قال "أرَْبـعَُونَ يـوَْمًا يـوَْمٌ كَسَنَةٍ وَيـوَْمٌ كَشَهْرٍ وَيـوَْمٌ كَجُمُعَةٍ 

وَسَائرُِ أيََّامِهِ كَأيََّامِكُمْ". وفي رواية: "فـيََمْكُث فِي الَْرْض أرَْبعَِينَ صَبَاحًا".
ارفعوا التناقض أولا ثم بينوا التوفيق بينها وبين الآية * هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً 
وَالْحِسَابَ*  )يونس: 6(، وآية *  نِينَ  السِّ عَدَدَ  لتِـعَْلَمُوا  مَنَازلَِ  رَهُ  وَقَدَّ نوُراً  وَالْقَمَرَ 
رْناَهُ مَنَازلَِ حَتَّى  وَالشَّمْسُ تَجْريِ لِمُسْتـقََرٍّ لَهَا ذَلِكَ تـقَْدِيرُ الْعَزيِزِ الْعَلِيمِ * وَالْقَمَرَ قَدَّ
عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ * لَ الشَّمْسُ يـنَـبَْغِي لَهَا أَنْ تُدْركَِ الْقَمَرَ وَلَ اللَّيْلُ سَابِقُ النّـَهَارِ 

وكَُلٌّ فِي فـلََكٍ يَسْبَحُونَ*  )يس: 41-39(.
و لا يخفى عليكم أن تبديل القانون إما ينشأ عن الغلبة كأن تغلب حكومة مثلا 
الحكومة  تسن  بأن  الجهل  وإما عن  الأولى.  قانون  الثانية  فتبدل  أخرى  حكومة 



8

ذَلِكَ   * للشمس  الله  سنه  الذي  القانون  ولكن  فتبدله.  نقصًا  فيه  فتجد  قانوناً 
بما  وعليم  أحد  على كل  غالب  لأنه  يغير  ولا  يبدل  لا  الْعَلِيمِ*   الْعَزيِزِ  تـقَْدِيرُ 
يتصرف  وقت  في  القانون  هذا  يغير  ترى  يا  فكيف،  المستقبل.  في  سيكون 

الدجال في الشمس والقمر أيضًا! 
للآية  مناقضا  يكون طلوعها  ألا  مغربها،  الشمس من  بيّنوا كيفية طلوع  وكذلك 
الحركة  تتبدل  بأن  المغرب  من  طلوعها  معنى  ثم   ، النّـَهَارِ*  سَابِقُ  اللَّيْلُ  وَلَ   *
المشرق  المشرق ومع كله  إلى  المغرب والمغرب  إلى  المشرق  ينقل  الأرضية أو 
والمغرب أمر نسبي كل ذرة من ذرات الأرض مشرق ومغرب كما قال الله تعالى 

رب المشارق والمغارب.
السؤال الحادي عشر: حديث تميم الداري مشهور معروف قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : 
ثنَِي حَدِيثاً وَافَقَ الَّذِي  "إنَّ تَمِيمًا الدَّاريَِّ كَانَ رَجُلً نَصْراَنيًِّا فَجَاءَ فـبََايَعَ وَأَسْلَمَ وَحَدَّ
ثنَِي أنََّهُ ركَِبَ فِي سَفِينَةٍ بَحْريَِّةٍ مَعَ ثَلَثيِنَ  كُنْتُ أُحَدِّثُكُمْ عَنْ مَسِيحِ الدَّجَّالِ حَدَّ
إِلَى جَزيِرَةٍ فِي  أرَْفأَوا  الْبَحْرِ ثمَُّ  الْمَوْجُ شَهْراً فِي  بِهِمْ  فـلََعِبَ  لَخْمٍ وَجُذَامَ  رَجُلً مِنْ 
الْبَحْرِ حَتَّى مَغْرِبِ الشَّمْسِ فَجَلَسُوا فِي أقَـرُْب السَّفِينَةِ فَدَخَلُوا الْجَزيِرَةَ فـلََقِيـتَـهُْمْ دَابَّةٌ 
أَهْلَبُ كَثِيرُ الشَّعَرِ لَ يَدْرُونَ مَا قـبُـلُُهُ مِنْ دُبرُهِِ مِنْ كَثـرَْةِ الشَّعَرِ فـقََالُوا وَيـلَْكِ مَا أنَْتِ 
فـقََالَتْ أنَاَ الْجَسَّاسَةُ قاَلُوا وَمَا الْجَسَّاسَةُ قاَلَتْ أيَّـُهَا الْقَوْمُ انْطلَِقُوا إِلَى هَذَا الرَّجُلِ فِي 
يْرِ فإَِنَّهُ إِلَى خَبَركُِمْ باِلَْشْوَاقِ قاَلَ لَمَّا سَمَّتْ لنََا رَجُلً فَرقِـنَْا مِنـهَْا أَنْ تَكُونَ شَيْطاَنةًَ  الدَّ
هُ  يـرَْ فإَِذَا فِيهِ أَعْظَمُ إِنْسَانٍ رأَيَـنَْاهُ قَطُّ خَلْقًا وَأَشَدُّ قاَلَ فاَنْطلََقْنَا سِراَعًا حَتَّى دَخَلْنَا الدَّ
وِثاَقاً مَجْمُوعَةٌ يَدَاهُ إِلَى عُنُقِهِ مَا بـيَْنَ ركُْبـتَـيَْهِ إِلَى كَعْبـيَْهِ باِلْحَدِيدِ قـلُْنَا وَيـلَْكَ مَا أنَْتَ 
قاَلَ قَدْ قَدَرْتمُْ عَلَى خَبَريِ فأََخْبِرُونِي مَا أنَـتُْمْ قاَلُوا نَحْنُ أنُاَسٌ مِنْ الْعَرَبِ .... وَإِنِّي 
مُخْبِركُُمْ عَنِّي إِنِّي أنَاَ الْمَسِيحُ وَإِنِّي أوُشِكُ أَنْ يـؤُْذَنَ لِي فِي الْخُرُوجِ فأََخْرجَُ فأََسِيرَ 
فِي الَْرْضِ فَلَ أدَعََ قـرَْيةًَ إِلَّ هَبَطْتـهَُا فِي أرَْبعَِينَ ليَـلَْةً غَيـرَْ مَكَّةَ وَطيَـبَْةَ فـهَُمَا مُحَرَّمَتَانِ 
عَلَيَّ كِلْتَاهُمَا... قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم. .أَلَ إِنَّهُ فِي بَحْرِ الشَّأْمِ أوَْ بَحْرِ الْيَمَنِ لَ بَلْ 
مِنْ قِبَلِ الْمَشْرقِِ مَا هُوَ مِنْ قِبَلِ الْمَشْرقِِ مَا هُوَ مِنْ قِبَلِ الْمَشْرقِِ مَا هُوَ وَأوَْمَأَ بيَِدِهِ 

إِلَى الْمَشْرقِِ" )صحيح مسلم, كتاب الفتن وأشراط الساعة(. 



9

فلو حملنا هذا الحديث على معناه الظاهري، ألا يجب علينا أن نؤمن بموته كما 
روى: "مسلم عن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ سَمِعْتُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم  يـقَُولُ قـبَْلَ أَنْ يَمُوتَ بِشَهْرٍ 
تَسْألَُونِي عَنْ السَّاعَةِ وَإِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَأقُْسِمُ باِللَّهِ مَا عَلَى الَْرْضِ مِنْ نـفَْسٍ 
مَنـفُْوسَةٍ تأَْتِي عَلَيـهَْا مِائَةُ سَنَةٍ" )صحيح مسلم, كتاب فضائل الصحابة(، وفي رواية 
قال صلى الله عليه وسلم :"أرَأَيَـتَْكُمْ ليَـلَْتَكُمْ هَذِهِ فإَِنَّ رأَْسَ مِائَةٍ لَ يـبَـقَْى مِمَّنْ هُوَ الْيـوَْمَ عَلَى ظَهْرِ 

الَْرْضِ أَحَدٌ" )صحيح البخاري, كتاب مواقيت الصلاة(. 
بيّنوا التطبيق بين حديث تميم الداري وهذه الروايات، وكيف تبقونه حيًّا خلاف 
النص الصريح الوارد في الصحيحين وأين هي تلك الجزيرة والدير الذي رأى فيه 
تميم الداري وأصحابه الدجال، ولا تغضوا النظر عند الجواب عن الآية: * وَمَنْ 
رْهُ نـنَُكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أفََلَ يـعَْقِلُونَ*  )يس: 69(، وآية: * وَمِنْكُمْ مَنْ يـتُـوََفَّى  نـعَُمِّ

وَمِنْكُمْ مَنْ يـرَُدُّ إِلَى أرَْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلَ يـعَْلَمَ مِنْ بـعَْدِ عِلْمٍ شَيـئًْا*  )الحج: 6(. 
السؤال الثاني عشر: مع كل هذه النصوص الواردة في أمر الدجال أبيّن لكم رواية 
تخالف هذه الروايات كلها، ورد في البخاري "عن جابر بن عبد الله يحلف بالله 
أَنَّ ابِْن الصَّيَّاد هُوَ الدَّجَّال فـقَُلْت تَحْلِف باِلَلَّهِ أَيْ أتََحْلِفُ باِلَلَّهِ مَعَ أنََّهُ أمَْر مَظْنُون 
غَيْر مَجْزُوم بِهِ عَلَى ذَلِكَ :أَيْ عَلَى أَنَّ ابِْن الصَّيَّاد الدَّجَّال )فـلََمْ يـنُْكِرهُ رَسُول اللَّه 

صلى الله عليه وسلم  ( )عون المعبود شرح سنن أبي داود, كتاب الملاحم( )متفق عليه(.
وعن نافع قال كان ابن عمر يقول والله ما اشك أن المسيح الدجال ابن صياد. 
بيّنوا التوفيق بين هذه الرواية الروايات الأخرى، ولاشك أنكم تعلمون ما روى ابو 
داؤود عن أبي ذر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم  يقول: "إِنَّ اللَّهَ وَضَعَ الْحَقَّ عَلَى 

لِسَانِ عُمَرَ يـقَُولُ بِهِ" )سنن ابن ماجه, كتاب المقدمة(.
وما روى مسلم عن أبي سعيد الخدري قال صحبت ابن صياد إلى مكة فقال لي: 
"ألََمْ يـقَُلْ نبَِيُّ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  إِنَّهُ يـهَُودِيٌّ وَقَدْ أَسْلَمْتُ قاَلَ وَلَ يوُلَدُ لَهُ وَقَدْ وُلِدَ لِي وَقاَلَ 
إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَرَّمَ عَلَيْهِ مَكَّةَ وَقَدْ حَجَجْتُ". ثم هل كانت صفات الدجال المذكورة 
في الأسئلة الأخرى توجد في ابن صياد أم لا، وإذا قلتم لا فلماذا ترى الاختلاف 

في الصحابة في كونه دجالا. 



10

السؤال الثالث عشر: ورد في حديث طويل ذكر نزول المسيح عند المنارة البيضاء 
وهلاك يأجوج ومأجوج ما نصه: "وَيَسْتـوَْقِدُ الْمُسْلِمُونَ مِنْ قِسِيِّهِمْ وَنُشَّابِهِمْ وَجِعَابِهِمْ 
سَبْعَ سِنِينَ" )سنن الترمذي, كتاب الفتن عن رسول الله(. أليس هذا تحريف في 
الحديث؟ فإن القسي والسهام قد انعدمت وذهب وقتها وقامت المدافع والقنابل 

اليدوية والرشاشات مقامها. 
المعترض في رسالته حديث نزول عيسى عليه السلام  الرابع عشر: ذكر  السؤال 

الذي في آخره ويفيض المال حتى لا يقبله احد.
بينوا التوفيق بينه وبين الآية: * وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرّزِْقَ لِعِبَادِهِ لبَـغََوْا فِي الَْرْضِ وَلَكِنْ 
يـنُـزَّلُِ بِقَدَرٍ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ*  )الشورى: 28(، وآية: * أَهُمْ يـقَْسِمُونَ 
نـيَْا وَرَفـعَْنَا بـعَْضَهُمْ فـوَْقَ بـعَْضٍ  رَحْمَةَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بـيَـنْـهَُمْ مَعِيشَتـهَُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّ
دَرَجَاتٍ ليِـتََّخِذَ بـعَْضُهُمْ بـعَْضًا سُخْريًِّا وَرَحْمَةُ رَبِّكَ خَيـرٌْ مِمَّا يَجْمَعُونَ*  )الزخرف: 
33(، وآية: * لَهُ مَقَاليِدُ السَّمَاوَاتِ وَالَْرْضِ يـبَْسُطُ الرّزِْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيـقَْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ 

شَيْءٍ عَلِيمٌ*  )الشورى: 13(.
السؤال الخامس عشر ــ وفي الحديث: "وَلَ يَجِدُ ريِحَ نـفَْسِهِ أَحَدٌ إِلَّ مَاتَ. وَريِحُ نـفَْسِهِ 
مُنـتْـهََى بَصَرهِِ" )سنن الترمذي, كتاب الفتن عن رسول الله(، أترى يكون نفس عيسى 
عليه السلام مركبا من الغازات السامة حيث يموت الكفار بريح نفسه؟ وأية حاجة إلى 
القتل وسفك الدماء بالسيوف إذا كان نـفََسه يقوم مقام المدافع والرشاشات وغيرها.

وكيف يوضع هذا التأثير في نفس المسيح ولم يوضع في نفس رسول الله صلى الله عليه وسلم  وقد 
آذاه الكفار كثيراً حتى أخرجوه من مكة أيضًا.

فـيََمْكُث  مَرْيمَ  بْن  عِيسَى  اللَّه  "فـيَـبَـعَْث  رواية:  في  ورد  ــ  السادس عشر  السؤال 
الْمِلَل  زَمَانه  فِي  اللَّه  "وَيـهُْلِك  عَدَاوَة"،  اِثـنْـيَْنِ  بـيَْنَ  ليَْسَ  سِنِينَ  سَبْع  النَّاس  فِي 

سْلَم".  كُلّهَا إِلَّ الِْ
الَّذِينَ  فـوَْقَ  اتّـَبـعَُوكَ  الَّذِينَ  وَجَاعِلُ   * وآية:  الحديثين،  هذين  بين  التطبيق  بينوا 
كَفَرُوا إِلَى يـوَْمِ الْقِيَامَةِ*  )آل عمران: 56(، وآية: * وَلَ يـزَاَلُونَ مُخْتَلِفِينَ*  )هود: 
119(، وآية: * فأََغْرَيـنَْا بـيَـنْـهَُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبـغَْضَاءَ إِلَى يـوَْمِ الْقِيَامَةِ*  )المائدة: 15(، 



11

والحديث: "إِذَا وُضِعَ السَّيْف فِي أمَُّتِي لَمْ يـرُْفَع عَنـهَْا إِلَى يـوَْم الْقِيَامَة" )فتح الباري 
بشرح صحيح البخاري, كتاب الفتن(. 

السؤال السابع عشر: ورد في رواية عن بعثة المسيح ابن مريم: "فـيَـنَْزلُِ عِنْدَ الْمَنَارَةِ 
الْبـيَْضَاءِ شَرْقِيَّ دِمَشْقَ"، وفي رواية: "أنَّ عِيسَى يـنَْزلُِ بـيَْتَ المـقَْدِسْ"، وفي رواية: 
ينزل "بِمُعَسْكَرِ الْمُسْلِمِينَ"، وفي رواية: "ينزل بأردن" وفي رواية: "فيبعث الله واذ 
بعث الله المسيح" وفي رواية: "بأنه يخرج من تحت المنارة". )لا من فوقها أو من 

السماء(. بيّنوا التوفيق بين هذه الروايات المختلفة. 
السؤال الثامن عشر ــ روى مسلم من حديث ابن عمر في مدة إقامة عيسى عليه 
السلام بالأرض بعد نزوله "أنها سبع سنين" وروى أبو نعيم في كتاب الفتن من 
بها تسع عشرة  فيقيم  الأرض  في  "يتزوج  ذاك  إذ  أن عيسى  ابن عباس  حديث 
أربعا  "أربعين سنة" وفي رواية  بها  يقيم  أبي هريرة  فيه منهم عن  سنة" وبإسناده 
لفظ  الجنة، وفي  بدرجاتهم في  المؤمنين  يبشر  منها عشر حجج  وعشرين سنة 
الترمذي, كتاب  جامع  بشرح  الأحوذي  )تحفة  سَنَةً"  وَأَرْبعَِينَ  خَمْسًا  "وَيَمْكُثُ 

المناقب عن رسول الله(.
ولا تغضوا النظر عند التوفيق بين هذه الروايات، وعن الرواية الآتية: قالت فاطمة 
بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم  أنه قال: أن عيسى ابن مريم مكث في إسرائيل أربعين سنة.

ـــ ذكر المعترض قول عبد الله بن سلام وحديثا عن عائشة  السؤال التاسع عشر 
رضي الله عنها بانها قالت يا رسول الله إني أرى أعيش بعدك فتأذن لي أن أدُفن 
إلى جنبك فقال: "وَأنََّى لَك بِذَلِكَ وَليَْسَ فِي ذَلِكَ الْمَوْضِع إِلَّ قـبَْريِ وَقـبَْر أبَِي بَكْر 
وَعُمَر وَعِيسَى ابِْن مَرْيمَ". وفي رواية ــ "فـيَُدْفَنُ مَعِي فِي قـبَْريِ فأَقَُومُ أنَاَ وَعِيسَى ابِْنُ 
مَرْيمََ فِي قـبَْرٍ وَاحِدٍ بـيَْنَ أبَِي بَكْرٍ وَعُمَرَ" وفي رواية كما ذكر العلامة العيني في شرح 

البخاري: "يدفن في بيت المقدس".
بيّنوا التوفيق بين هذه الروايات بعد التفكر في البيان الآتي: أما قول عبد الله بن 

سلام فغير مقبول كما ورد في كوثر النبي )كتاب في علم أصول الحديث(.
الله بن سلام  الكتاب كعبد  يأخذ من أهل  الصحابي ممن  ويشترط أن لايكون 



12

اليرموك  وقعة  في  وجد  فإنه  العاص  بن  عمرو  بن  الله  وعبد  الفارسي  وسلمان 
كتبا قديمة فكان يحدث بعجائبها وربما قال له أصحابه حديثا عن رسول الله 

ولاتحدثنا عن الصحيفة ومثله بعض الأصوليين لأبي هريرة.
إليها كذبا  وعزوه  الدجالون  الكذابون  وضعه  عليها  فمفترى  عائشة  حديث  وأما 
وزوراً. لأن هذا الحديث رواه صاحب كنز العمال وضعفه. ويخالفه ما رواه الإمام 
البخاري في صحيحه ما نصه: - قال عمر ابن الخطاب رضي الله عنه: يا عَبْدَ اللَّهِ 
بْنَ عُمَرَ اذْهَبْ إِلَى أمُِّ الْمُؤْمِنِينَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنـهَْا فـقَُلْ يـقَْرَأُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ 
عَلَيْكِ السَّلَمَ ثمَُّ سَلْهَا أَنْ أدُْفَنَ مَعَ صَاحِبَيَّ قاَلَتْ كُنْتُ أرُيِدُهُ لنِـفَْسِي فَلَُوثرَِنَّهُ الْيـوَْمَ 
عَلَى نـفَْسِي فـلََمَّا أقَـبَْلَ قاَلَ لَهُ مَا لَدَيْكَ قاَلَ أذَِنَتْ لَكَ ياَ أمَِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قاَلَ مَا كَانَ 
شَيْءٌ أَهَمَّ إِلَيَّ مِنْ ذَلِكَ الْمَضْجَعِ فإَِذَا قبُِضْتُ فاَحْمِلُونِي ثمَُّ سَلِّمُوا ثمَُّ قُلْ يَسْتَأْذِنُ 
الْمُسْلِمِينَ"  مَقَابِرِ  إِلَى  فـرَُدُّونِي  وَإِلَّ  فاَدْفِنُونِي  لِي  أذَِنَتْ  فإَِنْ  الْخَطَّابِ  بْنُ  عُمَرُ 

)صحيح البخاري, كتاب الجنائز(.
ألا يدل قول عائشة رضي الله عنها: كنت أريده لنفسي فلأوثرنه اليوم على نفسي. 
وقول عمر رضي الله عنه: فإن أذنت لي فادفنوني والا فردوني الى مقابر المسلمين 
الرواة من دفن عمر  رواه  ما  الصحابة وعائشة )رض(  في علم  يكن  لم  انه  على 

وعيسى ابن مريم في حجرة عائشة )رضي الله عنها(.
وفوق ذلك لا يوجد في الحجرة موضع قبر آخر كما يدل عليه قول عائشة )رضي الله 
عنها( المذكور، وكذلك يدل عليه ما روى الإمام مالك في الموطأ عن عائشة قالت: 
رأيت ثلاثة أقمار سقطن في حجرتي فقصصت رؤياي على أبي بكر فسكت، فلما 

توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم  ودفن في بيتي قال أبو بكر هذا أحد أقمارك وهو خيرها.
ألا تدل هذه الرؤيا على أنه لا يدفن في حجرتها إلا ثلاثة اشخاص فحسب، 
وأترك البحث مفصلا في دفن المسيح الموعود في قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم  المراد 

منه إلى وقت اخر.
ببَِابِ لُدٍّ"، وفي رواية: "ثمَّ  مَرْيمََ الدَّجَّالَ  ابْنُ  السؤال العشرون: في رواية: "يـقَْتُلُ 
"إِنْ  رواية:  أفَِيقَ"، وفي  عَقَبَةِ  عِنْدَ  وَجَلَّ  عَزَّ  اللَّهُ  فـيَـهُْلِكُهُ  الشَّامَ  يأَْتِيَ  حَتَّى  يَسِيرُ 



13

يَخْرجُْ وَأنَاَ فِيكُمْ فأَنَاَ حَجِيجُهُ دُونَكُمْ وَإِنْ يَخْرجُْ وَلَسْتُ فِيكُمْ فاَمْرُؤٌ حَجِيجُ نـفَْسِهِ" 
)والحجيج الغالب بحجته وبرهانه على خصمه(، وفي رواية: "فإَِذَا نَظَرَ إِليَْهِ الدَّجَّال 

ذَابَ كَمَا يَذُوب الْمِلْح فِي الْمَاء".
الروايات! وكيف يقتل المسيح عليه السلام الدجال الذي  التوفيق بين هذه  بيّنوا 
يبقى  أهو  بحربة صغيرة.  عريض  طويل  فوق حمار  راكبا  العظيم،  يكون كالطود 

ساكتا يا ترى، ولا يدافع عنه.
فها أنا أخاطب ضمير كل مسلم تقي غيور على دينه. هل يقبل ضميره أن يعطى الدجال 
والمسيح عليه السلام مالم يعط أحد من الأنبياء ولامحمد رسول الله صلى الله عليه وسلم  سيد الكونين 
وفخر المرسلين وأعظم الأنبياء على الإطلاق. والله إن محمدا صلى الله عليه وسلم مستجمع لجميع 
كمالات الأنبياء ولا توجد صفة ولامزية أوتيها الأنبياء إلا وأوتيها رسول الله صلى الله عليه وسلم على 

وجه الكمال، يقول أحمد المسيح الموعود عليه السلام: 
تمت عليه صفات كل مزية     ختمت به نعماء كل زمان

ثم يقول إن العمل الذي أتى به رسول الله صلى الله عليه وسلم  لو سعى الأنبياء كلهم أن يأتوا به 
لما كان في إمكانهم إتيانه، ربما يقول أحد بأنني انتهكت حرمة الأنبياء بقولي 
هذا! كلا فجميع الأنبياء كانوا من الله، صادقين مصدوقين نؤمن بهم من صميم 
أفئدتنا. لكن اعذروني في هذا الأمر لأن هذا الاعتقاد بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم  أعطي 
من الكمالات مالم يعط الأنبياء كلهم متشرب بدمي ولحمي وعروقي الذي لا 
أطلب الإجابة عليها  التي  الأسئلة  فبعد هذه  قيد شعرة.  أحيد عنه  أن  يمكنني 
من جميع العلماء الكرام والمشايخ العظام الذين ينتظرون وقوع هذه الأنباء على 
حياة  لإثبات  المعترض  بيّنها  التي  الأمور  بعض  على  أجيب  ظواهرها،  حسب 

الناصري. المسيح 
فاعلموا أن الآية: * وَمَا قـتَـلَُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ* ، لا تدل على حياته أبدًا 
فهل يثبت من عدم قتله وصلبه أنه حي. كلا لأن أسباب الموت ليست بمنحصرة 
في القتل والصلب بل له أسباب شتى من الأمراض وغير ذلك، فالنفي عن القتل 

لا يستلزم النفي عن الموت مطلقًا، فافهم.



14

وكذلك لفظ الرفع لا يدل على أنه رفُع إلى السماء، بل معنى الرفع إذا كان الرافع 
الله والمرفوع أحد من بني آدم لا يكون معناه سوى التقريب ورفع الدرجات، كما 

قال صاحب لسان العرب ما نصه:
"وفي أسماء الله الرافع الذي يرفع المؤمن بالإسعاد وأولياءه بالتقريب". وقد ورد 
لفظ الرفع في القرآن المجيد غير مرة في هذا المعنى يقول الله تعالى: * وَلَوْ شِئـنَْا 
لَرَفـعَْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الَْرْضِ*  )الَأعراف: 177(، وآية: * فِي بـيُُوتٍ أذَِنَ 
اللَّهُ أَنْ تـرُْفَعَ*  )النور: 37(، وآية: * يـرَْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أوُتوُا الْعِلْمَ 

دَرَجَاتٍ*  )المجادلة: 12(.
وفي الحديث: "إِنَّ اللَّه يـرَْفَع بِهَذَا الْكِتَاب أقَـوَْامًا وَيَضَع بِهِ آخَريِنَ" )فتح الباري 
وَضَعَهُ" )عون  شَيـئًْا إِلَّ  يـرَْفَع  أَنْ لَ  اللَّه  عَلَى  البخاري(، "إِنَّ حَقًّا  بشرح صحيح 
المعبود شرح سنن أبي داود(، "رَبِّ اِغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَاجْبـرُْنِي وَارْزقُْنِي وَارْفـعَْنِي" 
اللَّهُ"  رَفـعََهُ  إِلَّ  للَِّهِ  أَحَدٌ  تـوََاضَعَ  "وَمَا  الترمذي(.  جامع  بشرح  الأحوذي  )تحفة 
إلى  الله  رفعه  العبد  تواضع  "إذا  والآداب(،  والصلة  البر  مسلم, كتاب  )صحيح 
السماء السابعة"، قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم : الَْزْدُ أُسْدُ اللَّهِ فِي الَْرْضِ يرُيِدُ النَّاسُ أَنْ 
يَضَعُوهُمْ وَيأَْبَى اللَّهُ إِلَّ أَنْ يـرَْفـعََهُمْ" )سنن الترمذي, كتاب المناقب عن رسول الله(، 
ومعلوم أن اليهود لم ينكروا إلا رفعه الروحاني وماكان مقصدهم من قتله وصلبه إلا 
أن يثبتوا بأنه غير مرفوع إلى الله تعالى من حيث الروحانية أي ليس له تعلق بالله، 
فرد الله تعالى عليهم بأنه كان مقربّا لدينا ولم يكن مطرودًا من رحمتنا كما تظنون.
وأما لفظ التوفي إذا كان من باب التفعل ويكون فاعله الله والمفعول به أحد من 
الناس ولا توجد هناك قرينة )لفظ المنام أو الليل مثلا( تدل على النوم الذي هو أخو 
الموت فلا يكون معناه الرفع إلى السماء بالجسد العنصري أبدًا. بل إنما يكون 
معناه قبض الروح والموت. راجعوا كتب القواميس وكتب الأدب ودواوين العرب 
كلها والقرآن المجيد والأحاديث لا تجدون ولا مثالا واحدًا ورد فيه لفظ التوفي 
من باب التفعل ويكون فاعله الله والمفعول به أحد من الناس كما في آية: * فـلََمَّا 

تـوََفّـَيـتَْنِي*  سوى معنى الموت الحقيقي.



15

وأما آية: * وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّ ليَـؤُْمِنَنَّ بِهِ قـبَْلَ مَوْتهِِ*  )النساء: 160(. فلا 
تدل على نزوله وحياته أبدا لأن أبيّ بن كعب )أحد الأربعة الذين أمر النبي صلى الله عليه وسلم  
الصحابة لأن يأخذوا القرآن عنهم( قرأ بدلا من قبل موته قبل موتهم، فهذه القراءة 

تدحض ما فهمتم من هذه الآية.
وقد اختلف المفسرون في تفسير هذه الآية: يقول العلامة الزمخشري في تفسيره: 
ويدل على قراءة "أبُي" إلا ليؤمنن به قبل موتهم، وقيل الضمير به يرجع إلى الله 
تعالى وقيل إلى محمد صلى الله عليه وسلم  ، وفي معالم التنزيل عن عكرمة أن الهاء في قوله ليؤمنن 
به كناية عن محمد صلى الله عليه وسلم  يقول لا يموت كتابي حتى يؤمن بمحمد صلى الله عليه وسلم.  وقيل 
راجع إلى الله عز وجل فيقول: وان من أهل الكتاب إلا ليؤمنن بالله عز وجل قبل 
موته عند المعاينة حين لا ينفعه إيمانه، وفي "روح المعاني" قيل الضمير الأول لله 
تعالى وأيضا أنه لمحمد صلى الله عليه وسلم.  وفي تفسير أبي سعود أي: وما من أهل الكتاب 
أحد إلا ليؤمنن بعيسى عليه السلام قبل أن تزهق روحه بأنه عبد الله ورسوله، وأنه 
قريء ليؤمنن به بضم النون لأن أحدًا في معنى الجمع، وعن ابن عباس رضي الله 
عنه أنه فسر كذلك. أليست هذه التفاسير المذكورة مخالفة لزعمكم الباطل وما 

استدللتم به على حياة عيسى عليه الصلاة والسلام.
والتفسير الحقيقي لهذه الآية الذي لا ينكره عاقل مفكر هو هذا. "وإن من أهل 
فكل  الواقع،  الأمر  هو  موتهم كما  قبل  أي  موته  قبل  بصلبه  ليؤمنن  إلا  الكتاب 
يهودي وكل نصراني يعتقد بموته على الصليب اعتقاد إيمان راجيا النجاة بواسطة 
كفارته وفديته، وذلك ظنا منه بأن عدم الاعتقاد بصلبه نوع من الكفر، فتلكم هي 
الشهادة الواقعة على استقامة المعنى الذي ذهبنا إليه. وإلا لن يستقيم المعنى أبدا 
بغير هذا التفسير، لأن القول بأن جميع أهل الكتاب يؤمنون بالمسيح عليه السلام 
عند بعثته الثانية ليس بادي السخافة فقط بل إنه مردود منقوض بالفرقان الحميد. 
رَبُّكَ*   رَحِمَ  مَنْ  إِلَّ  مُخْتَلِفِينَ *  يـزَاَلُونَ  وَلَ  بقوله: *  بني آدم عامة  إذ يؤذن عن 
الْعَدَاوَةَ  بـيَـنْـهَُمُ  فأََغْرَيـنَْا  )هود: 119-120(. وعن أهل الكتاب خاصة بقوله: * 
وَالْبـغَْضَاءَ إِلَى يـوَْمِ الْقِيَامَةِ* ، وآية: * وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتّـَبـعَُوكَ فـوَْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يـوَْمِ 



16

الْقِيَامَةِ*  )آل عمران: 56(، فمستحيل والحال هذه أن يتفق لهم وأن يؤمن الجميع 
إيمان أمة واحدة، لذلك ليس المراد من الآية * وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّ ليَـؤُْمِنَنَّ بِهِ 
قـبَْلَ مَوْتهِِ*  إيمانهم بالمسيح عليه السلام عند نزوله من السماء، وإنما المراد به هو 
الإيمان المشهود له بمعتقداتهم المختلفة في قتل المسيح وصلبه. وهل من أحد 
يشك في كلتي الأمتين "المسيحية واليهودية قد جعلتا صلب المسيح من الأمور 
التي لا يكمل الإيمان إلا بالاعتقاد فيها". لذلك فهذا الإيمان الغريب المبني على 

الظنون الباطلة الذي أراد الله التعريض به والتنقيص منه ليس إلاّ.
ولو كانت هذه الآية تدل على نزوله لكان من الأنسب أن يقال: "وإن من أهل 
الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ويوم نزوله ويكون عليهم شهيدًا" لكن الآية تقول 

ويوم القيامة يكون عليهم شهيدًا. فافهم أن كنت من المتفكرين.
وأما الآية * وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ للِسَّاعَةِ*  )الزخرف: 62(، فلا تدل على حياته ونزوله أبدًا 
لأن الآية تدل على أنه علم للساعة من وجه كان حاصلا له بالفعل، لا أن يكون 
من بعد في وقت من الأوقات. وإلا لا يصح الخطاب للكفار بقوله: * فَلَ تَمْتـرَُنَّ 
بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِراَطٌ مُسْتَقِيمٌ*  )الزخرف: 62(، لأن الأمر الذي ما وجد بعد 
كيف يكون دليلا للمخالف، والوجه الحاصل هو ولادته من غير أب. وتفصيل 
ذلك أن فرقة من اليهود أعني الصدوقيين كما ورد في مرقس صح 12 كانوا كافرين 
بوجود القيامة فإن الله تعالى جعل ولادة المسيح من غير أب آية لهم على وجود 

القيامة وإليه أشار في الآية وإنه لعلم للساعة.
)المعنى الثاني( أن المسيح كان علمًا لساعة انقراض النبوة من بني إسرائيل ونقلها 
إلى بني إسماعيل ولذلك قال لهم المسيح: "لِذلِكَ أقَُولُ لَكُمْ: إِنَّ مَلَكُوتَ اللهِ يـنُـزْعَُ 
مِنْكُمْ وَيـعُْطَى لأمَُّةٍ تـعَْمَلُ أثَْمَارهَُ. وَمَنْ سَقَطَ عَلَى هذَا الْحَجَرِ يـتَـرََضَّضُ، وَمَنْ سَقَطَ 

هُوَ عَلَيْهِ يَسْحَقُهُ!" )إنِْجِيلُ مَتَّى 21 : 43-44( ـ فلا ذكر فيها لنزوله وأوبته ثانيًا.
)المعنى الثالث( قال الحسن وجماعة: انه يعني أن القرآن لعلم الساعة يعلمكم 
قيامها ويخبركم بأحوالها وأهوالها )راجع معالم التنزيل وجامع البيان وغرائب القرآن 
وروح المعاني ومجمع البيان( ولا ريب في صحة هذا المعنى أيضا لأن القرآن أحيا 



17

خلقا كثيرًا وبعثهم من القبور. فهذا البعث الروحاني دليل على البعث الجسماني 
يعني على الساعة.

فالحاصل أن الآية المذكورة لا تدل على نزول المسيح أبدًا بل إفحام المنكرين، 
بدليل موجود ثابت فلهذا قال: * فَلَ تَمْتـرَُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِراَطٌ مُسْتَقِيمٌ* ، وأما 
خاتم النبيين فمعناه كما قال الإمام ملا علي القاري في كتابه الموضوعات  الكبيرة، 

"المعنى أنه لا يأتي بعده نبي ينسخ ملته ولم يكن من أمته".
و كما قال الإمام سيد عبد الكريم بن إبراهيم الجبلي في كتابه الإنسان الكامل ما 
نصه: فانقطع حكم نبوّة التشريع بعده وكان محمد صلى الله عليه وسلم  خاتم النبيين". واذا أردت 
الايضاح أكثر من هذا فعليك بقول عائشة رضي الله عنها الوارد في "الدر المنثور" 
وتكملة مجمع بحار الأنوار بلفظ: " قولوا خاتم الأنبياء ولا تقولوا لا نبي بعده". ثم 
اقرأ الحديث الذي أخرجه الشامي وابن عساكر والطبراني بلفظ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  
)للعباس(: اطمئن يا عم فإنك خاتم المهاجرين في الهجرة كما أنا خاتم النبيين في 
النبوة. وفي الصافي: "قال لعلي أنا خاتم الأنبياء وانت يا علي خاتم الأولياء" وفي 
تاريخ ابن عساكر قال أبو الحسن الأخفش، قال لنا ثعلب مرة أن الأصمعي قال 

ختم الشعر بإبراهيم ابن هرمة. ولفظ خاتم الشعراء في قول الشاعر: 
فُجع القريض بخاتم الشعراء     وغدير روضتها حبيب الطائي

يراد  الفقهاء ولا  المحققين وخاتم  المحدثين وخاتم  لفظ خاتم  يستعمل  وكذلك 
بلفظ الخاتم الأخير بكل معنى الكلمة.

ومعنى لا نبي بعدي كما كتب الأئمة الكبار أي لا نبي ينسخ شرعة )راجع تكملة 
بحار الأنوار والفتوحات المكية واليواقيت والجواهر(. 

وإن حرف لا فيه لنفي صفة الكمال لا لنفي الجنس أي أنه لا يكون بعد رسول 
الله صلى الله عليه وسلم  نبي مثله صاحب شريعة جديدة، وتوجد في هذا المعنى أمثلة كثيرة في 
الأحاديث. نحو لا هجرة بعد الفتح، لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله، لا صلاة 
لمن لم يقرا فاتحة الكتاب، لا فتى إلا علي، لا سيف إلا ذو الفقار وغيرها من 

الأحاديث.



18

والحديث الذي كتبه المعترض بلفظ "وليس بيني وبين عيسى نبي" يدل بدلالة 
واضحة على كون المسيح الموعود نبيًا لأن هذه الجملة تخبر عن المستقبل أكثر 

من الماضي.
يقول العلامة بدر الدين العيني في شرح البخاري ما نصه: "وبه استدل قوم على أنه 
لم يأت نبي بعد عيسى عليه السلام إلا نبينا صلى الله عليه وسلم  وليس الاستدلال به قويا لأنه قد 
جاء بين عيسى ونبينا صلى الله عليه وسلم  "جورجيوس" وخالد بن سنان، وكانا نبيين. فعلى هذا 
يكون معنى الحديث: ليس بيني وبينه نبي ذو شريعة مستقلة. فكما فسر الإمام 
بيني وبينه أي نبي بشريعة مستقلة كذلك نقول أن معنى  المذكور حديث ليس 

الحديث لا نبي بعدي أي لا نبي بشريعة مستقلة فافهم. 
عنها  فكتب  الله صلى الله عليه وسلم   رسول  بعد  الدجالين  خروج  في  الواردة  الأحاديث  وأما 

العلماء ما نصه: 
"وفي رواية البخاري قريب من ثلاثين فجاء هنا على طريق جبر الكسر ولا حمد 
أنه  يزعم  نسوة كلهم  أربع  منهم  سبعة وعشرون  بسند جيد:  من حديث حذيفة 
الله... وللطبراني سبعون كذابا وسنده ضعيف قال ابن حجر يحتمل أن  رسول 
يكون الذين يدعون النبوة منهم ما ذكر من ثلاثين أو نحوها وإن من زاد على العدد 
المذكور يكون كذاباً فقط لكن يدعون إلى الضلالة من غير ادعاء نبوة فقط" وإن 
هؤلاء الدجالين الكذابين الوارد ذكرهم في الحديث الصحيح )قريب من ثلاثين( 
قد مضوا قبل زمننا بخمسمائة سنة تقريبًا كما صرح به صاحب كمال الإكمال شرح 
صحيح مسلم في شرح هذا الحديث ما نصه: هذا الحديث قد ظهر صدقه فإنه 
لو عُدّ مَن تنبأ من زمنه صلى الله عليه وسلم  إلى الآن لبلغ العدد، ويعرف ذلك من يطالع التواريخ 

ولولا الاطالة لفعلنا ذلك.
علي  يسلم  قبري حتى  وليأتين  معتمراً  أو  فجاجا حاجا  وليسلكن  الحديث  وأما 
ولأردنَّ عليه السلام فضعيف ولايوجد )فجاجا( من مواقيت الإحرام. ولفظ الفج 
يدل على أن الحديث ليس بمحمول على معناه الظاهري ولا جزؤه الأخير لأنه 

ليس بمختص بالمسيح كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. 



19

"مَا مِنْ أَحَد يُسَلِّم عَلَيَّ إِلَّ رَدَّ اللَّه عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أرَُدّ عَلَيْهِ السَّلَم" )فتح الباري 
بشرح صحيح البخاري, كتاب أحاديث الأنبياء(، وابحث مفصلً في مسألة حج 
المسيح الموعود لما يثبتون ضرورة وقوع الأحاديث الواردة في شأن نزول المسيح 

الدجال من حيث ظواهرها.
ثم سأل المعترض "هل كان صاحب الدعوة الباطلة يسمى روح الله" وما فهم أن 
روح كل نبي وكل رجل صالح متق بار من روح الله. أما كان آدم عليه السلام من 
روح الله يقول الله تعالى: * ثمَُّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَلَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ * ثمَُّ سَوَّاهُ وَنـفََخَ 
فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْبَْصَارَ وَالْفَْئِدَةَ قلَِيلً مَا تَشْكُرُونَ*  )السجدة: 

9-10(، إذن فروح كل إنسان من الله تعالى.
ولكن حسب الاصطلاح المتعارف إذا كان الرجل صالحًا فينسبون روحه إلى الله 
تعالى واذا كان خبيثاً يقولون روحه من الشيطان. وبما أن اليهود كانوا ينسبون روحه 
إلى الشيطان لا إلى الله فلهذا ردّ الله عليهم بقوله *  مِنْ رُوحِهِ*  ولذلك لا توجد 
في هذه الآية أي مزية للمسيح على الأنبياء الآخرين. فكل رجل صالح روحه من 

الله تعالى. هذا وإذا لم تكن مثلً روح المعترض من الله فممن تكون إذا؟
عيسى وصلبه،  إلى موت  دعوتهم  )إن  قوله  هو  المعترض  قال  ما  أغرب  من  ثم 
الدعوة التي هي أول شيء عند النصارى، وسبب هذه الدعوة منهم لأن البروتستنت 
أرسلوا المبشرين إلى كافة بلاد المسلمين فلما دحضت حجتهم ويئسوا قامت هذه 

الطائفة من الهنود بصفة إسلامية(.
لا اخاطب هنا أولئك الرجال الذين تركوا كل سعي لنشر الإسلام وقعدوا في دورهم 
منفردين منعزلين عن العالم وإذا نبههم أحد على ما يجري على الأمة الإسلامية 
في أقطار الأرض من بتك أعضائها واعتناقهم الأديان الأخرى، لا يكون جوابهم 

سوى: إن لها رباً يحميها.
بل أنا أطلب من أولئك الذين يطالعون الجرائد ويقرأون أخبار العالم أن يشهدوا 
بالحق، أليس التبشير المسيحي منتشراً في كل موضع؟ كما كتبت الجريدة السياسية 
الأسبوعية منذ مدة غير بعيدة: "إن في قرية شفاعمرو في فلسطين أربعين عائلة 



20

مسلمة عزمت على اعتناق النصرانية ثم أكدته جريدة البلاغ البيروتية بأنها دخلت 
النصرانية" فمتى دحضتم حجتهم ومتى يئس البروتستانت من تبشيرهم.

وأما هذا القول بأننا نبشر لأن نقرّب المسلمين إلى النصارى فأترك جوابه للعقلاء 
ومن يعرف حقيقة الجماعة الأحمدية.

ويوجد في الشام مبشر مسيحي فاسألوه إذا أراد أن يناظر في مسألة فضيلة المسيح 
على رسول الله صلى الله عليه وسلم  هل هو يناظر على معتقداتنا التي نعتقدها من وفاة المسيح 
وأنه لم يرفع إلى السماء بجسده العنصري، أم يناظر حسب ما تعتقدون فيه بأنه 
رفُع إلى السماء وهو جالس فيها منذ ألفي سنة بغير أكل وشرب، ثم ينزل بكل قوة 
ويغلب على الأرض كلها. فالآن أبيّن للقراء الكرام عقيدتي وعقيدتهم من التفاسير، 
وعقيدة المسيحيين واترك الحكم إلى كل قارئ لبيب في أي العقيدتين أقرب إلى 

عقيدة المسيحيين أعقيدتنا ام عقيدة حضرات المشايخ الكرام.
نحن نعتقد أن المسيح عليه السلام كان رسولً من الله أرُسل لهداية بني إسرائيل 
وأوُذي كما أوُذي جميع الأنبياء. وكما أن إبراهيم عليه السلام ألُقي في النار، ولكن 
نجّاه الله منها، ويوسف عليه السلام ألُقي في غيابات الجب لكن الله حفظه، 
وكما أن سيد الرسل محمدًا صلى الله عليه وسلم  تحمل أنواع المصائب والشدائد من أيدي الكفار 
وقد أغُشي عليه صلى الله عليه وسلم  في غزوة أحد من شدة الألم من الحجر الذي أصابه من 
أيدي الكفار فبدأوا يقولون قتل محمد والله قد قتل محمد. كذلك المسيح ابن 
مريم عُلق على الصليب وتحمل الآلام بضع ساعات ولما أنُزل كان مغشيًا عليه 
فحسب. وأعلن اليهود قتله مع أنه لم يكن ميتًا في الحقيقة ولكن شُبه لهم، أي 
أخرى  بلاد  إلى  الصليب وذهب  ونجا من موت  والمصلوب  بالمقتول  لهم  شُبه 

وعاش كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم  مائة وعشرين سنة، ودفن مثل جميع الأنبياء.
وأما اعتقاد حضرات المشايخ الكرام فهو أنه لما أراد اليهود قتله رفعه إلى السماء 
بجسده العنصري على حين غفلة من الناس، ولم يدر أحد أمره وألقى صورته على 
الدر  قال صاحب  المفسرين كما  بعض  وقال  الصليب.  على  فأماتوه  آخر  رجل 
المنثور: أخرج بن جرير وابن أبي حاتم عن وهب قال توفى الله عيسى ابن مريم 



21

إليه وأخرج ابن عساكر عن وهب قال  الله  النهار حتى رفعه  ثلاث ساعات من 
أماته الله ثلاثة أيام ثم رفعه ـ وأخرج الحاكم عن وهب أن الله توفى عيسى سبع 

ساعات ثم أحياه. انتهى.    
  ثم ينزل في آخر الزمان واضعًا يديه على أجنحة ملكين على مأذنة الجامع الأموي 
فيمكث أربعين سنة ويغلب على الأرض كلها، ويقتل كل من لا يعتنق الإسلام فلا 

يبقى على وجه الأرض من كافر. ثم يموت مرة ثانية.
مع أن الله تعالى يقول عن أصحاب الجنة حكاية عن مؤمن يغبط نفسه بما أعطاه 
الله من الخلد في الجنة بلا موت * أفََمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينَ * إِلَّ مَوْتـتَـنََا الُْولَى وَمَا نَحْنُ 
بيِنَ * إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ*  )الصافات: 59-60(. فلا تعرف كيف  بِمُعَذَّ
يقولون أن نبيًا كمثل عيسى مع كونه من المقربين محروم من هذا الفضل العظيم. 
ويرده الله إلى الدنيا دار المصائب والشدائد والآلام ثم يميته مرة ثانية! سبحانه إن 

هذا إلاّ بهتان عظيم.
ويعتقد المسيحيون أن المسيح عليه السلام مات على الصليب ثم قام بعد ثلاثة 
أيام ورفُع إلى السماء حيًّا بجسده العنصري وجلس عن يمين الله وينزل في آخر 

الزمان مع الملائكة بكل قوة وشدة ويجعل جميع الناس مسيحيين.
فاحكموا أيها العقلاء أي اعتقاد يقرب إلى المسيحيين. اعتقاد حضرات المشايخ 

الكرام أم اعتقادنا بأنه توفي ودفن في الأرض مثل جميع الانبياء.
وأما لفظ النزول فلا يوجب نزوله من السماء، كيف وقد ورد لفظ النزول في القرآن 
في مقامات شتى يقول الله تعالى: * وَأنَـزَْلَ لَكُمْ مِنَ الْنَـعَْامِ ثَمَانيَِةَ أزَْوَاجٍ*  )الزمر: 
7(، وآية: * قَدْ أنَـزَْلْنَا عَلَيْكُمْ لبَِاسًا يـوَُاريِ سَوْآتِكُمْ وَريِشًا*  )الَأعراف: 27(، وكل 
أحد يعرف بأن البقر والغنم والحمير والبغال لا تنزل من السماء وكذلك اللباس 
يتخذ من الصوف والقطن وغير ذلك. ثم يقول: * وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّ عِنْدَناَ خَزاَئنُِهُ 
وَمَا نـنُـزَلِّهُُ إِلَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ*  )الحجر: 22(. أترى كل شيء ينزل من السماء؟ اللهم 
إلا أن نقول بأن كل شيء ينزل من السماء بتوسط علل وأسباب أرضية، ثم يقول 
في حق محمد صلى الله عليه وسلم : * قَدْ أنَـزَْلَ اللَّهُ إِليَْكُمْ ذِكْراً * رَسُولً يـتَـلُْو عَلَيْكُمْ آياَتِ اللَّهِ*  



22

)الطَّلَق: 11-12(. وكلهم يعرفون بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم  لم ينزل من السماء بل 
كان له أبوان من نوع الإنسان.

السماء  من  نزوله  عدم  على  يدلان  الروايات  بعض  في  والخروج  البعث  لفظ  ثم 
كذلك لفظ "ابن مريم" مستعار للموعود وليس بمحمول على معناه الحقيقي، كما 
أن كسر الصليب وقتل الخنزير غير محمولين على معانيهما الحقيقية "وإطلاق اسم 
الشيء على ما يشابهه في أكثر خواصه وصفاته جائز حسن )التفسير الكبير الجزء 
الثاني ص 689( وقد سمى رسول الله صلى الله عليه وسلم  كل تقي يشابه ابن مريم في صفاته 
وأخلاقه وأطواره ابن مريم، كما قال العلامة الزمخشري في معنى حديث: "مَا مِنْ 
مَوْلُودٍ يوُلَدُ إِلَّ وَالشَّيْطاَنُ يَمَسُّهُ حِينَ يوُلَدُ فـيََسْتَهِلُّ صَارخًِا مِنْ مَسِّ الشَّيْطاَنِ إِيَّاهُ 
إِلَّ مَرْيمََ وَابـنْـهََا" )صحيح البخاري, كتاب تفسير القرآن(، بأنه لا يجوز أن نخص 
ابن مريم وأمه في العصمة من مس الشيطان وقد قال الله: * إِنَّ عِبَادِي ليَْسَ لَكَ 
عَلَيْهِمْ سُلْطاَنٌ* ، وقال في حق عيسى عليه السلام: * وَسَلَمٌ عَلَيْهِ يـوَْمَ وُلِدَ وَيـوَْمَ 

يَمُوتُ وَيـوَْمَ يـبُـعَْثُ حَيًّا*  )مريم: 16(. وما معنى السلام إلا الحفظ والعصمة.
فلا يصح هذا الحديث إلا أن نريد من ابن مريم وأمه معنى عاما، ونقول أن كل 

تقي ونقي كان في صفتهما فهو ابن مريم وأمه. انتهى. 
فالمراد من نزول ابن مريم بعثة رجل يشابهه في أخلاقه وعاداته وصفاته وسجاياه 
عن  أخبر  لأمته كما  مشابهة  تكون  أمة  إصلاح  في  وأغراضه  ومبادئه  وخصائله 
حَذْوَ  إِسْراَئيِلَ  بنَِي  عَلَى  أتََى  مَا  أمَُّتِي  عَلَى  "ليََأْتيَِنَّ  بقوله:  الله صلى الله عليه وسلم   ذلك رسول 
النّـَعْلِ باِلنّـَعْلِ" والحديث: "لتَـتََّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قـبَـلَْكُمْ شِبـرْاً بِشِبْرٍ وَذِراَعًا بِذِراَعٍ حَتَّى 
لَوْ سَلَكُوا جُحْرَ ضَبٍّ لَسَلَكْتُمُوهُ قـلُْنَا ياَ رَسُولَ اللَّهِ الْيـهَُودَ وَالنَّصَارَى قاَلَ فَمَنْ؟". 
واعلموا أنه يوجد في الأنباء الغيبية مثل هذه الاستعارات بكثرة ولا يعول العاقل 
على ظاهر ألفاظها إلا إذا اتضحت صحتها وعرفت حقيقتها. ولا يفيد الإجماع 
في الأنباء الغيبية لأن الإنسان لا يمكن له أن يعرف كيفية وقوعها. روى الإمام 
البخاري في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها: "أَنَّ بـعَْضَ أزَْوَاجِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم  قـلُْنَ 
للِنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم  أيَّـُنَا أَسْرعَُ بِكَ لُحُوقاً قاَلَ أَطْوَلُكُنَّ يَدًا فأََخَذُوا قَصَبَةً يَذْرَعُونـهََا فَكَانَتْ 



23

سَوْدَةُ أَطْوَلَهُنَّ يَدًا فـعََلِمْنَا بـعَْدُ أنََّمَا كَانَتْ طوُلَ يَدِهَا الصَّدَقَةُ وكََانَتْ أَسْرَعَنَا لُحُوقاً 
بِهِ وكََانَتْ تُحِبُّ الصَّدَقَةَ" )صحيح البخاري, كتاب الزكاة(. انظروا كيف أخطأن 
أولا جميعهن إذ حملن طول اليد على الطول الظاهري فلما توفيت زينب )رضي 
الله عنها( فبعد وقوع النبأ عرفن بأن المراد من طول اليد السخاء والصدقة والكرم 

لا الطول الظاهري.
اليقيني  القطعي  الوجه  على  الغيبية  الأنباء  في  يحكم  أن  إذن  للعاقل  يجوز  فلا 
بآرائه قبل وقوعها. لأن الله تعالى قد يوحي إلى أنبيائه ورسله في حلل المجازات 
والاستعارات والتمثيلات ونظائره كثيرة في وحي خير الرسل عليه الصلاة والسلام 
منها ما جاء في حديث أنس قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "رأَيَْتُ ذَاتَ ليَـلَْةٍ فِيمَا يـرََى 
النَّائمُِ كَأنََّا فِي دَارِ عُقْبَةَ بْنِ راَفِعٍ فأَتُيِنَا بِرُطَبٍ مِنْ رُطَبِ ابْنِ طاَبٍ فأََوَّلْتُ الرّفِـعَْةَ لنََا 

نـيَْا وَالْعَاقِبَةَ فِي الْخِرَةِ وَأَنَّ دِينـنََا قَدْ طاَبَ" )صحيح مسلم, كتاب الرؤيا(. فِي الدُّ
ومنها: "بـيَـنَْا أنَاَ ناَئمٌِ إِذْ أوُتيِتُ خَزاَئِنَ الَْرْضِ فـوَُضِعَ فِي يَدَيَّ سِوَاراَنِ مِنْ ذَهَبٍ 
ابـيَْنِ  فَكَبـرُاَ عَلَيَّ وَأَهَمَّانِي فأَُوحِيَ إِلَيَّ أَنْ انـفُْخْهُمَا فـنَـفََخْتـهُُمَا فَطاَراَ فأََوَّلْتـهُُمَا الْكَذَّ
البخاري, كتاب  )صحيح  الْيَمَامَةِ"  وَصَاحِبَ  صَنـعَْاءَ  صَاحِبَ  بـيَـنْـهَُمَا  أنَاَ  اللَّذَيْنِ 
"وَاضِعًا  الدجال  المسيح  أخرى  رؤيا  في  الله صلى الله عليه وسلم   رأى رسول  التعبير(، وكذلك 
يَدَيْهِ عَلَى مَنْكِبَيْ رَجُلَيْنِ وَهُوَ يَطوُفُ باِلْبـيَْتِ" )صحيح البخاري, كتاب أحاديث 
الأنبياء(. فلو حملنا هذا الوحي على الظاهر لوجب أن يكون الدجال مسلمًا مؤمنا 
لأن الطواف من شعائر المسلمين ولأنه يخالف ظاهر الحديث القائل بعدم دخول 
الدجال مكة. فانظروا كيف رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم  الكيفيات الروحانية في الصورة 
الجسمانية. فثبت من ههنا أن وحي الأنبياء قد يكون نوع من المجاز والاستعارة. 
ولا شك أن الاستعارات حلل كلام الأنبياء، أما تذكر قول إبراهيم لإسماعيل عليهم 
السلام: غيّر عتبة بابك، ثم انظر كيف فهم إسماعيل عليه السلام إشارة أبيه بأن 
المراد من العتبة الزوجة لا العتبة الحقيقية. وكذلك كيف فهم الفاروق رضي الله عنه 
من كسر الباب نفسه لا الباب الحقيقي. وإن كنت في شك فاقرأ حديث حذيفة 

رضي الله عنه في صحيح البخاري.



24

فاعلموا أن الأحاديث الورادة في شأن خروج الدجال ونزول المسيح بن مريم إنما 
هي كشوف ورؤى رسول الله صلى الله عليه وسلم  ليست بمحمولة على ظواهرها، وقد وقع أكثرها 
من حيث التعبير، وإذا فكر فيها الإنسان لا يسعه إلا أن يصلي على رسول الله 
صلى الله عليه وسلم  ويقر بصدقه وكونه من الله تعالى، لأن الأخبار منذ 1300 سنة عن الأمور 
التي وقعت ليس في قدرة الإنسان. سأبيّن وقوع هذه الأنباء في وقت آخر إن شاء 
الله تعالى عندما أحصل على أجوبة الأسئلة التي وجهتها إلى حضرات المشايخ 

الكرام الذين ينتظرون وقوعها حسب ظواهرها.
يقول حضرة أحمد المسيح الموعود عليه السلام في كتابه التعليم معرباً:

يستطيع  الأسرار لا  فإن كثيراً من  تكذيبي  في  تعجلن  الإسلام لا  علماء  يا  "ألا 
فإن  قولً  تسمعون  عندما  مسرعين  للرد  تهبوا  لا  بعجل،  لها  يتفطن  أن  الإنسان 
هذا ليس سبيل التقوى فلو لم يكن فيكم بعض الاغلاط وكنتم مخطئين في تأويل 
بعض الأحاديث لكان لغوًا كلها بعثة المسيح الموعود الذي يأتيكم حكما، إلا 
أن لكم عبرة فيمن سبقكم فإنه كذلك هلك في زمن المسيح عليه السلام أولئك 
اليهود الذين كانوا يسمون المحدّثين وقد كانوا تركوا التوراة منذ مدة، وكان لا يزال 
مذهبهم أن الحديث حكم على التوراة، لقد كانت لديهم بالكثرة الأحاديث القائلة 
أن مسيحهم الموعود لن يأتي مالم ينزل أولا إيلياء من السماء بجسده العنصري، 
فعثرت بهم تلك الأحاديث أية عثرة، لم ينهضوا بعدها أبدًا بل وتوكأوا عليها وما 
قدروا أن يقبلوا تأويل المسيح عليه السلام... ولعل المسلمين لا يدرون بأن كفار 
المسيح كانوا أهل الحديث هؤلاء هم الذين رفعوا عقيرتهم خلاف حضرته عليه 
السلام وسبحانه قد أخبر ببعثة إيلياء الثانية وهذا يفسر النبأ بتأويلات شتى ويحرّف 
الأخبار ويتصرف في معانيها كيفما يريد بدون أن تكون معها قرينة صارفة تؤيد 
تأويله، ثم ما كفى هؤلاء أنهم لقبوا المسيح كافراً بل ولقبوه ملحدًا أيضا وقالوا إن 
كان المسيح صادقاً فلا جرم أن الدين الموسوي باطل، لقد كان يومهم ذلك يوم 
الفيج الأعوج وكانت غرتّهم أحاديثهم الكاذبة فبدل ان يعتبروه نبيًّا صادقاً حسبوه 

دجالً.



25

فاليهود أصروا على ما أصررتم عليه ووضعوا أقدامهم حيث وضعتم أقدامكم أي أنهم 
كانوا منتظرين لبعثة إيلياء الثانية مثلما أنتم منتظرون لبعثة المسيح الثانية، وكانوا 
يقولون أن المسيح لن يبعث حتى يجيء إلى الدنيا ثانية إيلياء النبي الذي رفُع 
إلى السماء، وإنه كاذب من يدعي كونه المسيح قبلما ينزل إيلياء ولم يتعدوا في 
زعمهم هذا على الأحاديث فقط بل كانوا يستدلون عليه بكتاب الله أيضا أي سفر 
ملاخي النبي، غير أنه لما ادعى عيسى عليه السلام كونه هو المسيح الموعود ولم 
ينزل إيلياء من السماء، الأمر الذي كان شرطاً لدعوته بطلت مزاعم اليهود كلها 
وانجلى أخيراً تأويل ما كانوا يعتقدونه في إايلياء النبي، وظهر المراد من نزوله من 
السماء بجسده العنصري بأنه رجل آخر مثيل له في طبيعته وأخلاقه وهذا التأويل 
أوله المسيح نفسه الذي أنتم طالبون نزوله من السماء، فلماذا أنتم تتعثرون حيث 
عثرت اليهود قبلكم؟ إن في بلادكم ألوفاً من اليهود اسألوهم اعتقادهم أليس هو 
مثل ما تبدونه أنتم اليوم، فكيف ترون بعد هذا أن الله منزل من أجلكم عيسى 
الذي تستنزلونه ثانية وهو لم ينزل من أجل عيسى إيلياء من السماء وألجأه إلى 

التاويلات بين اليهود".
ثم اسألوا اليهود أما كانوا يعتقدون بأنه لما يأتي المسيح يكون ملكًا ويؤتى قوة فوق 
العادة مثل ما تعتقدون أنتم بأن المسيح ابن مريم سوف ينزل من السماء ليقاتل 
الناس هو والمهدي ويرغمانهم على الإسلام. هذه العقيدة المزرية بالإسلام، أروني 
أين مكتوب في القرآن المجيد أن الإكراه في الدين جائز؟ كلا بل بالعكس قال 
سبحانه: * لَ إِكْراَهَ فِي الدِّينِ* ، وقال: * وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فـلَْيـؤُْمِنْ 
وَمَنْ شَاءَ فـلَْيَكْفُرْ* ، فمن أين حول المسيح صلاحية الإكراه حتى لا يرضى حضرته 
بشيء دون الإسلام أو القتل وحتى لا يقبل الجزية أيضا خلاف نص الآية: * حَتَّى 
يـعُْطوُا الْجِزْيةََ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ*  نعم في أي مقام من مقامات القرآن المجيد 

وفي أي جزء منه وفي أية سورة من سوره جاء كهذا التعليم؟
أما كفانا اعتراض خصوم الإسلام بأن الإسلام انتشر بقوة السيف؟

وقد  بالعصيان  تموتوا  اليهود ولا  تسلكوا مسلك  الإخوان ولا  أيها  الله  فاتقوا  الا 



26

حذركم نبينا المصطفى بقوله: "ليََأْتيَِنَّ عَلَى أمَُّتِي مَا أتََى عَلَى بنَِي إِسْراَئيِلَ حَذْوَ 
النّـَعْلِ باِلنّـَعْلِ" والحديث: "لتَـتََّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قـبَـلَْكُمْ شِبـرْاً بِشِبْرٍ وَذِراَعًا بِذِراَعٍ" الخ. 
المسيح لجمع كلمتهم ولم شعثهم  بني إسرائيل لما كانوا متفرقين جاء  وكما أن 
ولكنهم لم يقبلوه بل كفروه وكذبوه وقالوا أما تريد إلا تمزيقنا وتفريق كلمتنا، كذلك 
قال المعترض عنا بأنكم تريدون أن تفرقوا كلمة المسلمين: ولكنني أشهد الله الذي 
يعلم خبيئات قلوبنا ونوايانا على أننا لا نريد إلا رقي الإسلام وأن يكون المسلمون 
التي  أننا نخالفهم في الاعتقادات  يدًا واحدة وعلى قلب رجل واحد. ولا شك 
تخالف حقيقة الدين وتنفِّر الناس من الإسلام. ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  ونقله 
المعترض: "وَتـفَْتَرقُِ أمَُّتِي عَلَى ثَلَثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَّ مِلَّةً وَاحِدَةً" 

)أصح الأقوال ص11( )سنن الترمذي, كتاب الإيمان عن رسول الله(.
وما ندعو الناس إلا إلى اتباع القرآن والسنّة مع احترام جميع المذاهب كما أخبر 
أن  يخفى  ولا  وأصحابي.  عليه  أنا  ما  تكون  الناجية  الفرقة  أن  الله صلى الله عليه وسلم   رسول 
أول إجماع للصحابة بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسم حصل على وفاة 
الصديق رضي  بكر  أبي  يقرأ خطبة  أن  فعليه  في شك  ومن كان  الرسل.  جميع 
الله عنه على وفاة النبي الكريم. ثم لا تعرف الحقيقة إلا عند المقابلة ولقد صرح 
يرى  في جانب كما  وواحدة  في جانب  تكون  ملة  وسبعين  اثنين  بأن  الحديث 
القاريء جميع الفرق على اختلاف مذاهبهم في مقابلتنا من حيث عقيدة نزول 
المسيح ووفاته وكذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  عن الفرقة الناجية ألا وهي الجماعة. 
ولا يخفى أن الجماعة لا تكون إلاّ بإمام ونظام وأن يكونوا يدًا واحدة مع إمامهم 
فلا تجدون جماعة منظمة دينية تابعة لإمام واحد سوى جماعة الأحمدية، وهي 
اسم مجموعة الناس الذين قبلوا دعوة المسيح الموعود من فرق المسلمين المتشتتة 
والذين اعتنقوا الإسلام بواسطته من الأديان الأخرى، وبما أن يد الله مع الجماعة، 
فلهذا تشاهدون كيف أيدها الله مع قلة أفرادها ونشرها في أقطار العالم الأربعة 
في مدة وجيزة. ثم قال المعترض بأن الوحي منقطع بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم  ، وما أتى 
بدليل على انقطاعه لا من القرآن الكريم ولا من الأحاديث وسلك مسلك الذين 



27

ضلوا من قبل وأضلوا كثيرا وما عرف أن الله تعالى متكلم من الازل ولا يمكن أن 
تتعطل صفته هذه إلى الأبد.

وفوق ذلك إن الله تعالى يدحض بصفته هذه حجة الذين يتخذون إلهًا غيره كما 
أقام الحجّة على قوم موسى عليه السلام لمـاّ اتخذوا العجل إلهًا بقوله:

* ألََمْ يـرََوْا أنََّهُ لَ يُكَلِّمُهُمْ وَلَ يـهَْدِيهِمْ سَبِيلً اتَّخَذُوهُ وكََانوُا ظاَلِمِينَ*  )الَأعراف: 
149(، وكذلك: * وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى 
يـوَْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائهِِمْ غَافِلُونَ*  )الَأحقاف: 6(. فلو سلمنا أن الله تعالى لا 

يجيب أحدًا ولا يكلمه إلى يوم القيامة فما الفرق بينه وبين الآلهة الأخرى؟
ثم إن انقطاع الوحي والمكالمة الإلهية ليس برحمة للأمة المحمدية، بل يكون دليل 
غضب الله عليها لأن الله يقول لأصحاب النار: * قاَلَ اخْسَئُوا فِيهَا وَلَ تُكَلِّمُونِ*  
الله  القيامة ما قدروا  )المؤمنون: 109(، فالذين قالوا أن الوحي منقطع إلى يوم 
حق قدره ولا يوجد دليل على انقطاعه بل بالعكس يقول الله تعالى: * يـلُْقِي الرُّوحَ 
مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ*  )غافر: 16(، وآية: * إِنَّ الَّذِينَ قاَلُوا رَبّـُنَا اللَّهُ 
ثمَُّ اسْتـقََامُوا تـتَـنَـزََّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ أَلَّ تَخَافُوا وَلَ تَحْزَنوُا وَأبَْشِرُوا باِلْجَنَّةِ الَّتِي كُنـتُْمْ 

نـيَْا وَفِي الْخِرَةِ*  )فصلت:32-31( توُعَدُونَ * نَحْنُ أوَْليَِاؤكُُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّ
دَعَانِ*   إِذَا  اعِ  الدَّ دَعْوَةَ  أُجِيبُ  قَريِبٌ  فإَِنِّي  عَنِّي  عِبَادِي  سَأَلَكَ  وَإِذَا   * وآية: 

)البقرة: 187(.
وقد أوحي إلى الصحابة أول يوم بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم  كما ورد في حديث 
عن عائشة )رضي الله عنها( تقول: لما أرادوا غسل النبي صلى الله عليه وسلم  قالوا والله ما ندري 
أنجرّد رسول الله صلى الله عليه وسلم  من ثيابه كما نجرد موتانا أم نغسله وعليه ثيابه، فلما اختلفوا 
ألقى الله عليهم النوم حتى ما منهم رجل إلا وذقنه في صدره، ثم كلمهم متكلم من 
ناحية البيت لا يدرون من هو أن اغسلوا النبي صلى الله عليه وسلم  وعليه ثيابه، فقاموا إلى رسول 

الله صلى الله عليه وسلم  فغسلوه وعليه قميصه.
 * تعالى:  الله  قال  إسرائيل كما  بني  نساء  إلى  يوحى  أن  عقولكم  تجوّز  وكيف 
وَأوَْحَيـنَْا إِلَى أمُِّ مُوسَى أَنْ أرَْضِعِيهِ فإَِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فأَلَْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَ تَخَافِي وَلَ 



28

تَحْزَنِي إِنَّا راَدُّوهُ إِليَْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ*  )القصص: 8(، والى مريم عليها 
رُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى  السلام: * إِذْ قاَلَتِ الْمَلَئِكَةُ ياَ مَرْيمَُ إِنَّ اللَّهَ يـبَُشِّ
نـيَْا وَالْخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبيِنَ*  )آل عمران: 46(. وإلى رجال  ابْنُ مَرْيمََ وَجِيهًا فِي الدُّ
بني إسرائيل كما قال الله تعالى: * وَإِذْ أوَْحَيْتُ إِلَى الْحَوَاريِيِّنَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي*  
)المائدة: 112(، ولا ترضون أن يوحى إلى بعض رجال هذه الأمة التي هي خير 
الأمم؟ ساء ما تحكمون ولعمري لا أعرف كيف ينكرون نزول الوحي بعد رسول 
الله صلى الله عليه وسلم  ويقرأون في الأحاديث بأن الله تعالى يوحي إلى المسيح الموعود كما قال 
ثم يوحي الله إليه: "أنَِّي قَدْ أَخْرَجْت عِبَادًا لِي لَ يَدَانِ لَِحَدٍ بِقِتَالِهِمْ فَحَرّزِْ عِبَادِي 

إِلَى الطُّور" )فتح الباري بشرح صحيح البخاري, كتاب الفتن(.
يقول العلامة الشهير الألوسي البغدادي ما نصه: 

"وادعى بعضهم الوحي إلى عيسى.... وقد سئل عن ذلك ابن حجر الهيثمي فقال: 
نعم يوحى إليه عليه السلام كما في حديث مسلم..... "فـبَـيَـنَْمَا هُوَ كَذَلِكَ إِذْ أوَْحَى 
اللَّهُ إِلَى عِيسَى"..... وذلك الوحي على لسان جبرائيل وخبر لا وحي بعدي باطل 
وما اشتهر أن جبريل لا ينزل إلى الأرض بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم  فهو لا أصل له ولعله 

من نفي الوحي عليه السلام بعد نزوله أراد وحي التشريع )روح المعاني(.
الموعود من  الله بها إلى المسيح  التي أوحى  الكلمات  المعترض بعض  ثم أخذ 
الله عنهم في  الذين أخبر  المحكمات، ودخل في زمرة  المتشابهات وترك  قبيل 
آية: * فأََمَّا الَّذِينَ فِي قـلُُوبِهِمْ زَيْغٌ فـيَـتََّبِعُونَ مَا تَشَابهََ مِنْهُ ابتِْغَاءَ الْفِتـنَْةِ وَابتِْغَاءَ تأَْوِيلِهِ*  
)آل عمران: 8(، واعترض عليها لقلة باعه في العلوم الروحانية. وأنى للجهال عن 
الفلسفة الروحانية أن يدركوا حقيقة هذه الكلمات من عند أنفسهم، فها أنا أبيّن 

معاني هذه الكلمات من كتب أحمد المسيح الموعود عليه السلام. 
واعترض على

1. -  جملة:ـ أنت مني بمنزلة ولدي، وأنت مني بمنزلة أولادي. بأنهما مخالفتان 
لقول الله تعالى * لَمْ يلَِدْ وَلَمْ يوُلَدْ* .

فالجواب: ما قاله المسيح الموعود في كتابه دافع البلاء في شرح هذا الوحي ما تعريبه:



29

لا يغربن عن بالكم بأن الله تعالى منزه عن الأبناء لا شريك له ولا يحق لأحد  أن 
المحبة والاستعارة....  الجملة من قبيل  إله أو ولد الاله. لكن هذه  بانني  يقول 
فاقرؤا كلام الله هذا بكل حزم واحتياط وآمنوا به بأنه من قبيل المتشابهات.... 
وتيقنوا بأن الله منزه عن اتخاذ الولد ولكن مع ذلك يوجد في كلامه أمور كثيرة من 
قبيل المتشابهات. فاتقوها لكي لاتهلكوا باتباعها ومن المحكمات ما اوحى الله 
الي في شأني قل أنما أنا بشر مثلكم يوحى الي إنما الهكم إله واحد والخير كله 

في القرآن. ويقول في كتابه حقيقة الوحي ما تعريبه: 
)ان الله سبحانه منزه عن الأبناء ولكن هذه الكلمة استعملت على طريق الاستعارة 
الألفاظ  هذه  مثل  من  إلهًا  المسيح  المسيحيين جعلوا  من جهال  أن كثيرا  وبما 
فاقتضت مصلحة الله بأن تستعمل ألفاظ أكبر منها في شأن هذا العاجز لكي 
تفتح عيون المسيحيين ويفهموا بأن  الألفاظ التي لأجلها جعلوا المسيح إلها قد 

استعملت مثلها لرجل من الأمة المحمدية. 
ثم يقول في كتابه التعليم ما تعريبه: 

الكل  خالق  قيومًا  واحدًا  إلهًا  لهم  بأن  يوقنوا  بأن  هي  الاتباع  الواجبة  والأمور 
سرمديا في صفاته غير متبدل لم يلد ولم يولد منزها عن أن يتألم أو يصلب أو 
يموت ومن شأنه أنه قريب على بعده وبعيد على قربه. ثم يقول في كتابه تتمة 

حقيقة الوحي ما تعريبه: 
إن الفانين في الله هم أطفال الله لكنهم ليسوا أبناءه في الحقيقة لأن هذه الكلمة 
الله منزه عن الأولاد بل إنهم أبناء الله على طريق الاستعارة فحسب.  كفر وإن 
لأنهم يذكرون الله كالأبناء من أعماق قلوبهم وإلى هذه المرتبة أشار الله في القرآن 
الكريم في آية: * فاَذكُْرُوا اللَّهَ كَذكِْركُِمْ آباَءكَُمْ أوَْ أَشَدَّ ذِكْراً*  )البقرة: 201(.... 
ولهذه المناسبة استعمل الله في كتب الأقوام المختلفة لفظ الأب أو الأم ولاشك 
ابنها في بطنها  تربي  أيضا على طريق الاستعارة كما أن الأم  الله يشابه الأم  أن 
كذلك يتربى عباد الله المحبوبين في حضن محبة الله ويعطون جسما طاهرا منزها 

عن الفطرة القذرة فقول الصوفية في حق الأولياء بأنهم أطفال لم يلد ولم يولد.



30

ثم يقول في كتابه )الوصية( ما تعريبه: 
إن إلهنا هو ذلك الإله الذي هو حيٌّ الآن أيضًا كما كان حيًّا من قبل، ويتكلم 
الآن أيضا كما كان يتكلم من قبل، ويسمع الآن أيضا كما كان يسمع من قبل. إنه 
لظَنٌّ باطل أنه تعالى يسمع الآن ولكنه لم يعد يتكلم. كلا، بل إنه يسمع ويتكلم 
أيضًا. إن صفاته كلها أزلية أبدية، لم تتعطل منها صفة قط، ولن تتعطل أبدًا. إنه 
ذلك الأحد الذي لا شريكَ له ولا ولدَ ولا صاحبة. وإنه ذلك الفريد الذي لا كفوَ 
لـه، والذي ليس كمثله أحد متفرد في صفاته، والذي ليس له ندّ. ولا شريك له في 

صفاته، ولا تتعطل قوة من قواه.. انتهى 
النصارى بأنه لا يوجد فضل للمسيح في كونه ابن  وفي لفظ )أولادي( رد على 
الله بل جميع الأنبياء والأصفياء أبناء الله في المعنى الذي كان المسيح إبنه. وقد 
استعمل لفظ الإبن في التوراة مرات عديدة في حق الأنبياء والأصفياء. راجع كتاب 
أرمياء النبي إصحاح 9:31 "لأني صرت لاسرائيل أبا وافرائيم هو بكري". وأخبار 
الأيام الأول الإصحاح 22:17: "داؤود يكون لي ابنًا وأنا أكون له أباً." وخروج 
إصحاح 22:4 "إسرائيل إبني البكر." وفي رومية إصحاح 14:8 "لأن كل الذين 
ينقادون بروح الله فأولئك هم أبناء الله". يقول الإمام فخر الدين الرازي: والأقرب 
عندي أن يقال لعله ذكر لفظ الابن في الإنجيل على سبيل التشريف. كما ورد 
لفظ الخليل في حق إبراهيم على سبيل التشريف فبالغوا وفسروا لفظ الابن بالبنوّة 

الحقيقية، والجهال قبلوا ذلك )الخازن(.
فلا يجوز لأحد  أن يفسر الوحي المذكور بمعنى يخالف ما كتب المسيح الموعود 
ويفتري عليه وعلى جماعته باتخاذ الله ولدًا. كلا إن إلهنا إله واحد لا شريك لذاته 
ولم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد. فاستعمال لفظ الولد في الوحي المذكور 
إنما هو على طريق المجاز والاستعارة كما استعمل في التوراة والإنجيل للمسيح 
والأنبياء الآخرين وكما استعمل لفظ الخليل في حق إبراهيم عليه السلام في آية 

"واتخذ الله إبراهيم خليلا" وفي الحديث "الخلق عيال الله".
وقد كتب الإمام ابن تيمية في كتابه "الجواب الصحيح" أن مصداق النبأ الوارد في 



31

التوراة "جَاءَ الرَّبُّ مِنْ سِينَاءَ، وَأَشْرَقَ لَهُمْ مِنْ سَعِيرَ، وَتَلْألَأ مِنْ جَبَلِ فاَراَنَ" )الَتّـَثْنِيَة 
33 : 2(. هو محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم  ، فلفظ الرب استعمل لنبينا صلى الله عليه وسلم  على طريق 

المجاز والاستعارة. 
2. - وأما معنى: أنت مني بمنزلة بروزي فمعناه واضح لأن جميع الأنبياء بروز الله 
تعالى لأنهم يكونون سببًا لظهوره وأن الله يتجلى للناس في وقتهم بآيات الرحمة 

والعقاب، وقريب لهذا المعنى ما يقال: الملك ظل الله على الأرض. 
فماء  فشل"  مائنا وهم من  من  "أنت   : في جملة  الماء  من  المراد  وأما   - .3
الله،  من  إلا  يحصل  لا  الذي  الله  وحب  والصدق  والوفاء  والتقوى  الاستقامة 
ومعنى الفشل الجبن وهو من الشيطان ورأس الفسوق والإلحاد، الجبن والفشل 
 * يقول:  الله  أن  وبما  الذنوب.  إلى  الإنسان  يميل  الاستقامة  قوة  زوال  وعند 
*  )الأنبياء: 31(، والوحي أيضا سبب للحياة  الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ وَجَعَلْنَا مِنَ 
الماء على طريق الاستعارة والمجاز كما  الروحانية فلذلك قد عبر الوحي بلفظ 
قال الله تعالى في * وَاللَّهُ أنَـزَْلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فأََحْيَا بِهِ الَْرْضَ بـعَْدَ مَوْتهَِا إِنَّ 

فِي ذَلِكَ لَيةًَ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ*  )النحل: 66(.
فالحاصل أن معناه أن الذين يكفرونك ويكذبونك ويقولون إنك افتريت على الله 
غير صادقين في قولهم، بل إنك قائم بهذه الدعوة حسب مشيئة الله وطبق وحيه 
الذي أنزل الله إليك وخصومك جبناء يخالفونك بما لم ينزل الله به من سلطان. 
فتكذيبهم إياك ليس من أمر الله بل تحت أمر الشيطان، ولاشك أن كيده ضعيف 

يورث الإنسان الجبن لا القوة والاستقامة.
4. - وأما جملة: "الأرض والسماء معك كما هو معي". فمعناها أن الله تعالى 
يظهر آيات في السماء والأرض لصدق أحمد المسيح الموعود عليه السلام كما 
ظهر الكسوف والخسوف في 1311 ه في شهر رمضان، وقد كان أخبر عن 
وحصلت  الفتاكة  الأمراض  من  وأنواع  الطاعون  وانتشر  الأحاديث  في  وقوعهما 
الزلازل في الأرض لصدقه ـ وكانت فيه إشارة أيضا كما كتب المسيح الموعود في 
الجزء الخامس من كتابه البراهين الأحمدية إلى أن يوُضَع ليَ القبول في الأرض 



32

ويتوب أهل الأرض إلى الله وملائكة الله يكونون معهم.
5. - وأما "انت مني وأنا منك" فمعناه بأن ظهورك نتيجة كرمي وتفضلي عليك. 
لأن كل من يبعثه الله إلى الناس يرسله بأمره وحسب رضاه. ومعنى أنا منك بأن 
لما  الناس  بأن  الله  ظهور توحيدي وجلالي وعزتي يكون بواسطتك. جرت سنة 
ينهمكون في شهوات الدنيا وينسون الله فيرسل الذي يعطيه الله تعالى من لدنه 
جلاله وعزته وعظمته وينشر توحيده ويمكّن محبته في أفئدة الناس ويرجعهم إلى 
ذكر الله، وأكثرهم يكفرونه ويؤذونه ويسبونه ويشتمونه، فيذبّ الله عن أعراضهم 
ويطمئنهم بكلمات من لدنه ومن مثل تلك الكلمات ما أوحى الله إلى المسيح 
الموعود جملة "أنت مني وأنا منك" أي أن الذين يتهمونك بالكذب والافتراء على 
الله هم كاذبون لأنني أرسلتك وجعلتك المسيح المهدي فأنت مني. وبما أنهم 
سموه بالضال والملحد والدجال ومنعوا الناس عن قبول دعوته والذهاب عنده وقالوا 
إنه عدو الله وعدو دينه ورسوله، فرد الله عليهم بقوله أنا منك أي اليوم معرفتي 

الحقيقية لا تحصل إلا بواسطتك.
والمعنى الثاني: أن المراد منه الاتحاد والموافقة في الأمر أي أن مقصدك ومقصدي 
واحد كما قال الإمام فخر الدين الرازي في تفسيره المشهور في معنى الحديث 
"أنت مني وانا منك". أي أمرنا واحد لا مباينة فيه. وكذلك قال الله على لسان 
إبراهيم * فَمَنْ تبَِعَنِي فإَِنَّهُ مِنِّي*  )إِبراهيم: 37(، وكذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  لعلي 
"العباس مني وأنا منه"  الله عنه "أنت مني وأنا منك" وفي حديث آخر:  رضي 
وفي حديث قال لجليبيب: "هذا مني وأنا منه". ويقول الشاعر عمرو بن الشاش 

مخاطبا زوجته:
فإن كنت مني أو تريدين صحبتي     فكوني لي كالسمن ربت له الأدم

أن  "أردت  الوحي كله هكذا:  الجنة" هذا  أنت وزوجك  اسكن  مريم  "يا   - .6
أستخلف فخلقت آدم. يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة. يا مريم اسكن أنت 
اللغة  في  الزوج  ومعنى  الجنة".  وزوجتك  أنت  اسكن  أحمد  يا  الجنة.  وزوجك 
العربية كل واحد معه آخر من جنسه. فلما كان المسيح الموعود في مقام المريمية 



33

الذي هو مقام الصديقية سماه الله بمريم وقال اسكن أنت ومن مثلك في الجنة 
وقد فسره المسيح الموعود في كتابه ترياق القلوب ما تعريبه: "يا آدم الذي يوضع 
وتظهر  الشأن  عظيم  تجديد  هناك  ويكون  جديد  من  بواسطته  الإسلام  أساس 
البركات وتنبذ خطيئات المفسرين وأغلاط زمن الفيج الأعوج إلى عرض الحائط، 
الجنة  وزوجك  أنت  فادخل  الإسلام،  لحماية  جديدة  جماعة  بواسطته  وتتكون 
لذلك سميت في الوحي بآدم لأن الله كان يعلم بأنه تظهر معارف جديدة وحقائق 
عائلة  في  وتبتدىء  جديدة  وآيات  جديدة  وسماء  جديدة  أرض  وتكون  بديعة 
جديدة، فلهذا أخبرني في هذا الوحي عن زوج جديد وأشار إلى أنها تكون مباركة 
لك وتكون مباركًا لها ويعطى لك منها أولادًا كمثل أولاد مريم )أي الصالحين( 
وإن اعترض أحد على جملة يحمدك الله ويمشي معك فعليه قراءة الآيات التي 
حمد الله تعالى فيها الأنبياء كما قال عن إبراهيم عليه السلام أن إبراهيم لحليم أواه 
منيب، وقال العلامة ملاّ علي القاري في شرح الحديث القدسي: "وإن ذكرني في 
ملأ ذكرته في ملأ خير منهم أي ذكرته بالثناء الجميل".. وفي شرح مسلم: أن الله 

يباهي بكم الملائكة أي يثني عليكم عندهم.
من  تعالى  الله  "يقول  القدسي:  الحديث  في  ورد  ما  فجوابه  الثانية  الجملة  وأما 
تقرب مني شبرا تقربت منه ذراعا ومن تقرب مني ذراعا تقربت منه باعا ومن أتاني 
يمشي أتيته هرولة". والحديث: "ينزل الله إلى السماء الدنيا كل ليلة حين يمضي 
مَا كُنـتُْمْ*  )الحديد: 5(، وأما ما  أيَْنَ  مَعَكُمْ  وَهُوَ  الليل الأول". والآية: *  ثلث 
كتب المعترض من )تريكت عدد 24( كأني امرأة فأطلب منه تصحيح النقل لأن 

)تريكت عدد 24( ليس من مؤلفات أحمد المسيح الموعود.
فان كان المعترض صادقا لا يروي ما يوحي إليه بعض أولئك الرجال الذين أخبر 
نْسِ  الِْ نبَِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ  لِكُلِّ  المبين. * وكََذَلِكَ جَعَلْنَا  الله عنهم في الكتاب 
فـعََلُوهُ  مَا  رَبُّكَ  شَاءَ  وَلَوْ  غُرُورًا  الْقَوْلِ  زُخْرُفَ  بـعَْضٍ  إِلَى  بـعَْضُهُمْ  يوُحِي  وَالْجِنِّ 
الموعود  المسيح  بعبارة  يأتي  أن  فعليه  )الَأنعام: 113(.  يـفَْتـرَُونَ*   وَمَا  فَذَرْهُمْ 

لكي أجيبه عليها.



34

وأما ما كتب عما رأى المسيح الموعود في المنام وحمله على ظاهره وافترى ونسب 
إليه دعوى الألوهية فأي زور وافتراء أكبر من هذا لو كان من المفكرين وقد شرح 
المسيح الموعود في كتابه بعد أن كتب هذه الرؤيا وقال: "أعني وبعين الله رجوع 
الظل إلى أصله وغيبوبته فيه، كما يجري مثل هذه الأحوال في بعض الأوقات على 
المحبوبين". إلا أن هذه الحالة ليست مخصوصة معه بل تطرأ على أولئك الرجال 
والمبعدين عن  الله ومعرفته  نور  المحجوبين عن  المشايخ  ليسوا من  الذين  أيضا 
فناء دار المحبوب. ثم يقول: "وألقي في قلبي أن هذا الخلق الذي رأيته إشارة إلى 
تأييدات سماوية وأرضية وجعل الأسباب موافقة للمطلوب وخلق كل فطرة مناسبة 
مستعدة للّحوق بالصالحين الطيبين". ولا نعني بهذه الواقعة كما يعني في كتب 
أصحاب وحدة الوجود وما نعني بذلك ما هو مذهب الحلوليين، بل هذه الواقعة 
توافق حديث النبي في بيان مرتبة قرب النوافل لعباد الله الصالحين". وإليك نص 
الحديث من صحيح البخاري: عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  أن الله تعالى 
قال: "مَنْ عَادَى لِي وَليًِّا فـقََدْ آذَنـتُْهُ باِلْحَرْبِ وَمَا تـقََرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ 
إِلَيَّ مِمَّا افـتْـرََضْتُ عَلَيْهِ وَمَا يـزَاَلُ عَبْدِي يـتَـقََرَّبُ إِلَيَّ باِلنّـَوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ فإَِذَا أَحْبـبَـتُْهُ 
كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يـبُْصِرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يـبَْطِشُ بِهَا وَرجِْلَهُ الَّتِي 

يَمْشِي بِهَا" )صحيح البخاري, كتاب الرقاق(.
أوليس من الوقاحة أن يموّهِ الرجل لإضلال الناس الحقيقة الواضحة كالشمس في 
رابعة النهار أو يفسر قول رجل بتفسير لا يرضى به قائله. أيجوز لأحد مثلا أن 
يفسر الآيات القرآنية: * وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى*  )الأنَْفال: 18(، 
وآية: * إِنَّ الَّذِينَ يـبَُايِعُونَكَ إِنَّمَا يـبَُايِعُونَ اللَّهَ*  )الفتح: 11(، وآية: * قُلْ ياَ عِبَادِيَ 
الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أنَـفُْسِهِمْ لَ تـقَْنَطوُا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ*  )الزمر: 54(، بأن رسول الله 
صلى الله عليه وسلم  )ونعوذ بالله من ذلك( ادّعى الألوهية، أو هل يجوز لأحد أن يستدل من 
الآية: * وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيـرُْ الْمَاكِريِنَ*  )آل عمران: 55(، وآية: * اللَّهُ 
يَسْتـهَْزئُِ بِهِمْ*  )البقرة: 16(، على كون الله تعالى مكاراً ومستهزئا بالناس )نعوذ 
بالله من ذلك( فكيف يسوغ لكم أن تفسروا الرؤيا خلاف ما فسرها صاحب الرؤيا.



35

وأما ما قال المعترض "ومن أعجب العجائب أنه قال أن عبد الله العيسائي يموت 
بعد خمسة أشهر ولم يمت( فيدل على جهالته هذا الأنباء بكل معنى الكلمة".

والان أبين من مقدمة )التعليم( هذا الأنباء بصورة مختصرة:
أي  الصليب  وحماة  الموعود  المسيح  أحمد  بين  العراك  اشتد  لما  أنه  اعلموا 
)المبشرين المسيحيين( اتفق الفريقان على عقد مجلس للبحث عن أي الدينيين 
مستوف لشروط الكمال وأيهما دين ناقص ميت فاقد التأثير في أتباعه -المسيحية 
المباحثة بطل الإسلام وكان في  ـ وكان أحمد عليه السلام في تلك  أم الإسلام 

مقابلته عبد الله آتم المعترض الذي نعنيه وفريق من القسيسين.
استغرقت المباحثة خمسة عشر يوما وكانوا طلبوا منه أثناء المناظرة آية ففي آخر 

يوم قال حضرته ما تعريبه: 
"فقد عكفت على الدعاء منذ طلبوا مني آية. والليلة لما دعوت الله بكل تضرع 
وابتهال وألححت في الدعاء بأن يفصل بيننا فإننا عباد عجّز لا نستطيع شيئا من 
دون حكمة تجلى علي سبحانه وبشرني بآية وكشف لي أن الفريق الذي تعمد 
الكذب من بين ذينك الفريقين وترك الإله الحق واتخذ الإنسان العاجز إلهًا يكب 
في هاوية في مدة خمسة عشر شهرا باعتبار هذه الأيام -أي أيام المباحثة- شهر 

بيوم، وسيناله خزي عظيم إن لم يرجع إلى الحق.
ثم قال أرأيت أيها المتصرف )عبد الله آتم( إن تم هذا النبا أفلا يكون ذلك آية 
كاملة من  آيات الله كما تريد أنت أن تكونها هي؟ أوليس وقوعه يكون برهانا 
في  الدجال  سميته  الذي  الكريم.  الرسول  ذلك  محمد  نبوة  صدق  على  جليا 

كتابك )اندروف بائيبل(.
الفريق  ومصير  النبأ  مآل  يكون  ماذا  ليروا  الموعودة  الساعة  يرقبون  الناس  فظل 
المجادل في ربه. فلم يمض إلا قليل وقت إذ بدأ الوعيد يعمل في الفريق المسيحي 
واختطف الموت الدكتور يوحنا وكان هذا من أعلى أركان الفئة المسيحية المبشرة 
الذين اشتركوا في المباحثة بل كان لها المقترح الأول ثم تبعه القسيس رايت وكان 
يخدم المسيحية مجانا وكان موته اعتباطا في عنفوان شبابه. ومما قال الخطيب 



36

تعريبه  ما  نعيه   تنصر( في  ثم  الدين )وكان شيخا مسلما  القسيس عماد  الجناز 
الحرفي: ضربنا الله هذه الليلة بعصا غضبه وقتلنا على غفلة بسيفه المخفي. ثم 
تلاه القسيس توماس هاول وابتلي بمرض أليم حتى أشرف من شدته على الهلاك 
وكذلك كان نصيب القسيس عبد الله من المرض أشد مرارة، وأما عبد الله آتم 
فكان عبرة من العبر مما لاقاه من شدة الخوف وسوء الخزي والموت الملعون، 
وبيان ذلك أنه لما شاهد صواعق الموت والعذاب منقضة على رفقائه فقد راحة 
الثعابين  البال واعتراه الذعر والخبط بصورة هائلة جدا فكان يرى المسكين تارة 
تلك  أيامه  يقضي  وكان  أعقابه.  في  المسلحين  الرجال  يهجم  وتارة  عليه  تنقض 
بالبكاء والضراعة وترك ما كان يكتب ضد الإسلام وخلاف سيد الرسل كما كانت 
عادته قبل، بل كتب في جريدة نور أفشان المسيحية الصادرة في 21 سبتمبر سنة 
1894 أنه لا يعتقد في نبوة المسيح وألوهيتة كما يعتقد به النصارى عامة وأنه لم 
يوافقهم فيما عاملوا به أحمد من سوء المعاملة. وجرت سنة الله أنه تعالى يتوب 
على عبده الخاشع لذلك استفاد آتم من تضرعه ورجوعه إلى الحق لأن الوعيد كان 
مشروطاً. يقول الله تعالى في القرآن المجيد:ـ * قُلْ أرَأَيَـتَْكُمْ إِنْ أتَاَكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أوَْ 
أتَـتَْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيـرَْ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنـتُْمْ صَادِقِينَ*  )الأنَعام: 41(. * بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ 
فـيََكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِليَْهِ إِنْ شَاءَ وَتـنَْسَوْنَ مَا تُشْركُِونَ*  )الأنَعام: 42(، وآية: * 
وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرّجِْزُ قاَلُوا ياَ مُوسَى ادعُْ لنََا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ لئَِنْ كَشَفْتَ عَنَّا 
الرّجِْزَ لنَـؤُْمِنَنَّ لَكَ وَلنَـرُْسِلَنَّ مَعَكَ بنَِي إِسْراَئيِلَ * فـلََمَّا كَشَفْنَا عَنـهُْمُ الرّجِْزَ إِلَى أَجَلٍ 
بوُا بِآياَتنَِا  هُمْ باَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يـنَْكُثوُنَ * فاَنـتْـقََمْنَا مِنـهُْمْ فأََغْرَقـنَْاهُمْ فِي الْيَمِّ بأِنَّـَهُمْ كَذَّ
وكََانوُا عَنـهَْا غَافِلِينَ*  )الَأعراف: 135-137(. وآية: * فـلََوْلَ كَانَتْ قـرَْيةٌَ آمَنَتْ 
نـيَْا  فـنَـفََعَهَا إِيمَانـهَُا إِلَّ قـوَْمَ يوُنُسَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنـهُْمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّ

وَمَتّـَعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ*  )يونس: 99(.
وفي البيضاوي روى أن يونس عليه السلام بعُث إلى نينوى من الموصل، فكذبوه 
وأصروا على ذلك، فوعدهم بالعذاب إلى ثلاث، وقيل أربعين. وفي الدر المنثور عن 
ابن عباس رضي الله عنه قال: بعث الله يونس إلى أهل قرية، فردوا عليه فامتنعوا منه 



37

فلما فعلوا ذلك أوحى الله إليه أني موقف  عنهم العذاب، فقال يونس لا أرجع إليهم 
كاذبا ومضى على وجهه. انظروا لم يكن نبأ يونس عليه السلام. مشروطا بالتوبة 

لكن بما أنه كان وعيدا فعفا الله عنهم لما تضرعوا إليه ولم يأخذهم بالعذاب.
فلما أمهل الله آتم نظرا إلى تضرعه حسب سنته المستمرة، لم يكن من نصيب 
المشىايخ إلا أن يكونوا في جانب المسيحيين وعبد الله آتم القائل في حق رسول 
الله صلى الله عليه وسلم  بأنه الدجال. ولكن كان لابد من ذلك لكي يتم النبأ القائل في الحديث: 
عن جعفر الباقر عليه السلام قال: ينادي مناد من السماء أن الحق في آل محمد 
الشيطان  الاسفل كلمة  وإنما  عيسى،  آل  في  الحق  إن  ألا  الأرض  من  وينادي 
والصوت الأعلى كلمة الله. والحديث عن علي رضي الله عنه: إذا نادى مناد من 
السماء أن الحق في آل محمد فعند ذلك يظهر المهدي على أفواه الناس ويشربون 
حبه. فقال بعض المشايخ من المسلمين أيضا بأن الحق مع القسيسين المبشرين 
المسيحيين، وكان نداء السماء أن أوحى الله إلى المسيح الموعود في ذلك الوقت 
بهذه الكلمات. "اطلع الله على همه وغمه. ولن تجد لسنة الله تبديلا ولا تعجبوا 
ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين. وبعزتي وجلالي إنك أنت الأعلى ونمزق 
الاعداء كل ممزق ومكر أولئك هو يبور إنا نكشف السر عن ساقه يؤمئذ يفرح 
المؤمنون. ثلة من الأولين وثلة من الآخرين" )أنوار الإسلام(. فبناء عليه استحلفه 
أحمد المسيح ووعده بأربعة آلاف روبية جائزة على أن يقسم يمينًا ويقول على 
مشهد من الناس بأنه لم يرهب الإنذار وما غشي قلبه رعب مما أدرك من صدق 
الوعد وجلوة  هيبة  من  الكتابة خلافه  وترك  غلوائه ضده  من  الإسلام ولا خفف 
الحوادث المرعبة فإن. أقسم أخذ المبلغ ووقع عليه الوعيد قبل أن تنتهي سنة فرفض 
آتم هذا الامتحان. فكتب أحمد المسيح الموعود فإن الله قد وعدني بقوله: كلا 
ما أنا بكاف، إلا أن أريهم يدي القوية وحتى أظهر للجميع ذلة الفريق المهزوم ـ 
فلا يغرن أحدًا أن الله قد أمهل آتم.كلا. ما إمهاله ذاك إلا تبعًا لسنة الله المستمرة 
فقد أمهل الله المجرمين من قبل لما تضرعوا واستكانوا له ولكن ما لبثوا أن أخذهم 
أخذًا وبيلا حين عادوا إلى بغيهم فليعلم عبد الله آتم والناس أجمعون أن آتم هالك 



38

لا محالة قبل أن ينصرم العام إن أقسم، هذا قضاء مبرم لا شرط فيه. كذلك إن 
لم يقسم فهو مأخوذ أيضا لن يتركه الله بغير عذاب وذلك لأنه أخفى الحق عن 
فلما تمت عليه  بواسطة نشرة.  بالإنذار الأخير  آتم  أنُذر  ثم  العالم،  عمد وخدع 
هذه الحجة بفراره اختطفته يد الموت بغتة في 27 يوليو سنة 1896. ولم يمهله 
الأجل إلا سبعة أشهر وفارق الدنيا بألم شديد وحرقة عظيمة، وتم ما كان أوُحي 
إلى المسيح الموعود: "اطلع الله على همه وغمه ولن تجد لسنة الله تبديلا ولا 
تعجبوا ولاتحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين وبعزتي وجلالي إنك أنت الأعلى 

ونمزق الأعداء كل ممزق".
وأما القسيس هنري مارتن كلارك فوقع في الهاوية من طريق آخر كان فيه تتمة النبأ 
القائل "وسينالهم خزي عظيم ومكر أولئك هو يبور، إنا كشفنا السر عن ساقه. 
يومئذ يفرح المؤمنون". وذلك لأنه دبر مكيدة للإيقاع بحضرته واتهمه بأنه حاول 
قتله تصديقًا لوحيه. ورفع الأمر إلى الحكومة ولكن الحاكم بعد الاستنطاق الطويل 
والتحقيق فطن لحقيقة القضية بفراسته الجليلة وعرف أن الأمر كله مختلق، وان 
أنهم  براءته حتى  يدًا واحدة ضد  المبشرة كانوا  الفئة  المسيحيون وأركان  الحكام 
استخدموا نفوذ ولاة الأمور واشتروا شهادات بعض كبار مشايخ المسلمين. لكن 
ورفقائه.  القسيس  مقاضاة  له  وأجاز  بالتهنئة  براءته  الحاكم  سجل  هذا  مع كل 
ولكن المسيح الموعود ترفع عن الانتقام وعفا عنهم بكل ما فيه من عظمة النفس 
ونبالة الفطرة وكان لهذه القضية صدى عظيم في أرجاء الهند كلها، ودوي الصق 
العار والهوان بأنوف أركان الفئة المبشرة المسيحية. وإن الأمر الذي زاد هذه الآية 
انبلاجا ووضوحا هو أن أحمد المسيح الموعود كان قد أوُحي إليه بالبراءة مرة بعد 
المخاطبات  وأعلن  عدة شهور،  استغرقت  التي  المحاكمة  تلك  أثناء  في  أخرى 
تهديد  إلا  هذا  "ما  المخاطبات:  تلك  ومن  الجرائد،  على صفحات  شأنها  في 
الحكام. قد ابتلي المؤمنون. ليعلمن الله المجاهدين منكم وليعلمن الكاذبين. إنى 
أنا الرحمان ذو المجد والعلى. إني مع الأفواج آتيك بغتة. ويأتيك نصرتي". وفي 
المنافر ذلة وإهانة  الرجل  بين الخصوم ويلاقي  الشقاق  الهندية ما تعريبه: "نلقي 



39

وملامة الخلق وفي الختام يصدر حكم البراءة". وهذا الرجل المنافق هو الشيخ 
محمد حسين البطالوي الذي شهد خلاف حضرته ولاقى إهانة كبيرة من الحاكم 
لمطالبته كرسيًّا له. وانصبّت عليه لعنات خيار المسلمين من كل جهة وسقط بعد 
هذه القضية سقطة لم ينهض بعدها البتّة. وما فارق هذه الحياة إلا بعد أن رأى 
بعينه ابنه متنصراً ووجد نفسه في قعر المذلة والهوان بعد العزة القعساء وبذخ العيش 
لأنه كان أولًا رئيس المشايخ في بلادنا. وأما القسيس هنري مارتن كلارك فبعد أن 
نال هذا الخزي العظيم مات بالسقوط من فوق إحدى قمم جبل منصوري في هوة 

عميقة فتطايرت منه عظامه كلها حيث لم يعثر بعد ذلك على أثر منه.
العالم  على  صلى الله عليه وسلم   الله  رسول  وصدق  الإسلام  شوكة  أظهر  الذي  النبأ  هو  هذا 

المسيحي. والذي اعترض عليه المعترض بقوله بأن عبد الله العيسائي لم يمت.
ألا فاعلموا أن الشريعة ختمت بالقرآن المجيد ـ وأما الوحي فلم يختم لأنه روح 
الدين الحق. فالدين الذي انقطع منه الوحي الرباني دين ميت لا يكون الله معه.

ولا  له  ناصر  لا  غريبا!  الإسلام ضعيفًا  صيّر  قد  العقائد  تلك  مثل  أن  فلا شك 
معين. فهل تنكرون ما تشاهدون بأعينكم أنه كيف صال المبشرون من الأديان 
وكُذّب  مصابيحها  وخبت  ريحها.  ركدت  وكيف  الإسلامية.  الملة  على  الأخرى 
القلوب.  من  الإيمان  وضاع  الذنوب.  وكيف كثرت  صحيحها.  وغُلّط  رسولها. 
ورفضوا أوامر الشريعة، واختاروا البدعات الشنيعة. ففي مثل هذه الليلة الليلاء، نظر 
الله إلى عباده نظره رحمة، وحسب ما وعد به رسوله "إِنَّ اللَّه يـبَـعَْث لِهَذِهِ الَْمَة 
عَلَى رأَْس كُلّ مِائَة سَنَة مَنْ يُجَدِّد لَهَا دِينهَا" )فتح الباري بشرح صحيح البخاري, 
أحمد  عشر  الرابع  القرآن  رأس  على  أرُسل  والسنة(،  بالكتاب  الاعتصام  كتاب 
المسيح الموعود لتجديد الدين الإسلامي وإظهار غلبته على الاديان كلها بالحجج 
والبراهين. بيّنوا من قام بتجديد الدين بأمر من الله على رأس هذا القرن وقد مضى 
منه نصفه. وخدم الإسلام مثل ما خدم هو وجماعته. فإن لم يكن حضرته مجدد 
هذا القرن. فبيّنوا! هل نسي الله وعده الذي وعد به رسوله إذ أرسل رجلا ملحدًا في 
أعينكم مجيحًا للإسلام بدل أن يرسل مجددًا له واعلموا أن الله لم يخلف وعده 



40

ولكنكم ناكبون عن الصراط المستقيم. نعم هو الذي مكّن الإسلام بعد أن ضعف 
وتحدى جميع العالم لإثبات صدق الإسلام حتى كتب إلى فكتوريا ملكة إنكلترا 
ما نصه: "وإن كنتِ في شك من الإسلام فها أنا قائم لإراءة آيات صدقه، وهو 
معي في كل حالي، إذا دعوتهُ يجيبني، وإذا ناديتُه يلبيني، وإذا استعنتُه ينصرني. 
آياتي  رُؤية  في  رغبة  لكِ  فهل  يُضيعني.  يعينني ولا  موطن  في كل  أنه  أعلم  وأنا 
وعيان صدقي وسدادي، خوفاً من يوم التنادي؟ يا قيصرة، توُبي، توُبي، واسمعي 
يرُحمون. فإن ظهر  الذين  لَكِ، وكنتِ من  الله في مالك وكل ما  بارك  اسمعي، 
كذبي عند الامتحان، فوالله إني راضٍ أن أقُـتَل أو أُصلَب أو تقُطَع أيدي وأرجلي، 
وألُـحَق بالذين يذُبحون. وإن ظهر صدقي فما أسأل أجراً منك، إلا رجوعك إلى 
مليكة  يا  دعوتي،  فاسمعي  سألت.  ما  وآتاك كل  وأعزك،  ورباّك  خلقك،  الذي 
الممالك العظيمة وقيصرةَ الهند، ولا تكوني من الذين يشمئز قلوبهم عند ذكر الحق 

ويعرضون". )التبليغ، ص 91-87(.
هل كان في قدرة أحد أن يبرز في هذا الميدان مثل ما برز حضرته، ويثبت صدق 
الإسلام بآيات وبينات جديده. كلا. فإن كان مثل هذا الرجل رجلً منافقًا ملحدًا 
فبيّنوا لنا إذًا من هو المسلم الذي يحامي عن بيضة الإسلام. وأما مسألة التكفير 
فقد كفرتمونا وفي كل ناد تعلون أصواتكم بتكفيرنا وتضليلنا كما خاطبني الشيخ 
هاشم الخطيب في رسالته: "كل شخص منكم ملحد، مجوسي، مشرك، كذاب 

مفتر، أفاك، أثيم" فقولوا ماشئتم. 
كفّر وما التكفير منك ببدعة     رسم تقادم عهده المتقدم

أروني أي نبي او مصلح لم يُكفر ولم يُكذَّب من قبل مشايخ زمانه: فما علي إلا 
أن أُسمعكم في جوابه حديث النبي صلى الله عليه وسلم : "أيَُّمَا رَجُلٍ مُسْلِمٍ أَكْفَرَ رَجُلً مُسْلِمًا فإَِنْ 
كَانَ كَافِراً وَإِلَّ كَانَ هُوَ الْكَافِرُ" )سنن أبي داوود, كتاب السنة(، والحديث: "وَمَنْ 
دَعَا رَجُلً باِلْكُفْرِ أوَْ قاَلَ عَدُوّ اللَّه وَليَْسَ كَذَلِكَ إِلَّ حَارَ عَلَيْهِ" )فتح الباري بشرح 

صحيح البخاري, كتاب الأدب(.
وأما مسألة إلقاء الدروس في الجوامع فيحتاج إلى أن تكون صدور السامعين رحبة 



41

ومنقاة من البغض والشحناء ولا يأخذهم الغيظ والحنق بمجرد سماع ما يخالف 
آراءهم، والحقيقة أن كثيراً منكم لا يقدّرون حق حرية الفكر، ولأجل هذا تعتقدون 
سفك  سوى  شغل  له  ولايكون  السماء.  من  محرقة  ينزل كصاعقة  المسيح  بأن 
الدماء وقتل كل من لم يؤمن من الكافرين، ولا يقبل الجزية وينسخ آية لا إكراه في 
الدين. مع أن الإسلام يفتخر به على جميع الأديان بإعطائه حرية الفكر والاعتقاد 
كما قال الله تعالى: * وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فـلَْيـؤُْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فـلَْيَكْفُرْ*  
)الكهف: 30(. وبما أن الجبر والإكراه في الاعتقاد والفكر والدين مبغوض جدًا 
عند الله تعالى لأنه عائق كبير في إتيان الغاية التي خلق لأجلها الإنسان. فلهذا 
ترون أن الاقوام التي منحت حرية الفكر والتبشير، فإن الله أعانهم ونصرهم على 
الأقوام التي كانت عدوّة لحرية الأديان وحرية الفكر، إن في ذلك لعبرة لكم لو كنتم 
تتفكرون. سمعت أن بعض الناس يفترون على الجماعة الأحمدية بقولهم أن هذه 
دعاية إنكليزية لأن مؤسسها مدح الحكومة الإنكليزية في كتبه وحرّم معها القتال 
الديني. فليعلم مثل هؤلاء المرجفون أن التحارير التي يستنبطون منها هذا الأمر هي 
في الرد على الكاذبين الذين كانوا يتهمون المسيح الموعود بكونه عدو الحكومة، 
أو تأدية للشكر الواجب على كل مسلم في مقابلة ما منحت حرية الأديان وحرية 

التبشير ليس إلاّ.
ألا اعلموا أن الجماعة الأحمدية جماعة تبشيرية وتبقى على الحياد من مثل هذه 
الأمور التي تتهمونها بها. وترى من الواجب احترام قانون الحكومات أيًّا كانت، 
وهي تبشر جميع الجهات في أمريكا وفي أفريقيا وفي أوروبا وفي نفس إنكلترا، 
أكُلّ هذه للدعاية الإنكليزية يا ترى؟ فاتقوا يومًا ترجعون فيه إلى الله ولا تتركوا الحق 

لأجل الحياة الدنيا وما هي إلا متاع الغرور. 
وأما القتال الديني فلم يحرّمه المسيح الموعود من عند نفسه بل إنما الأمر الحق 
هي  ولا  الدينية  وشعائره  الإسلام  دين  في  بشيء  تتصرف  لا  التي  الحكومة  أن 
تشهر السيف نشراً لدينها، فحرام مع مثلها القتال الديني في شريعة القرآن المجيد 
وذلك لأنها أيضا لا تتوسل بالقتال الديني في شريعة القرآن المجيد. سواء كانت 



42

حكومة فرنساوية أو إنكليزية أو تركية أو حجازية. ونشكر من صميم أفئدتنا تلك 
الحكومات كلها التي أعطت حرية الأديان. أروني أي نبي من الأنبياء الماضين قام 
هو وجماعته ضد الحكومة التي بعث في عهدها وهي كانت أعطت حرية الأديان.
وعندما ألفت نظر الحكومة إلى هذا الأمر، وهو أنه كما أن الناس في الهند قاموا 
بالوشاية بأحمد المسيح الموعود عند الحكومة الإنكليزية وشايات كاذبة وحرضوها 
ضده، كذلك لابد أن يشوا بنا عندها ايضًا. ولكني أوكد لها أنها عند التحقيق 
تجدنا بريئين من التهم التي يوجهها إلينا بعض خصومنا. وللإيضاح أريد أن أبين لها 
واقعة تفهم منها بنظرها الثاقب وعقلها النير حقيقة الجماعة الأحمدية وخصومها.
الناس وهدايتهم وأن  الناصري كان قد جاء لإرشاد  لا يخفى عليها بأن المسيح 
يخرجهم من الظلمات إلى النور. وما كان يريد المملكة الدنيوية أبدًا. ولم يكن 
مخالفًا للحكومة الرومانية المنتدبة هناك بل كان موافقًا لها كما يظهر من قراءة 
إنجيل متى ص 22 بأن الفريسيين "فقهاء اليهود ومشايخهم" لما سألوه: "مَاذَا 
تَظُنُّ؟ أيََجُوزُ أَنْ تـعُْطَى جِزْيةٌَ لِقَيْصَرَ أمَْ لَا؟ فـعََلِمَ يَسُوعُ خُبـثْـهَُمْ وَقاَلَ: لِمَاذَا تُجَربِّوُننَِي 
لِمَنْ هذِهِ الصُّورَةُ  لَهُمْ:  فـقََالَ  دِينَاراً.  لَهُ  مُوا  فـقََدَّ الْجِزْيةَِ.  مُعَامَلَةَ  أرَُونِي  مُراَؤُونَ؟  ياَ 
للهِ"  للهِ  وَمَا  لِقَيْصَرَ  لِقَيْصَرَ  مَا  إِذًا  أَعْطوُا  لَهُمْ:  فـقََالَ  لَهُ:"لِقَيْصَرَ".  قاَلُوا  وَالْكِتَابةَُ؟ 
)إِنْجِيلُ مَتَّى 22 : 17-21(، ولكن مع ذلك اتهموه بجرم سياسي واشتكوا عليه 
قائلين: "إِنّـَنَا وَجَدْناَ هذَا يـفُْسِدُ الأمَُّةَ، وَيَمْنَعُ أَنْ تـعُْطَى جِزْيةٌَ لِقَيْصَرَ، قاَئِلًا: إِنَّهُ هُوَ 

مَسِيحٌ مَلِكٌ" )إِنْجِيلُ لُوقاَ 23 : 2(.
وأما الجزية فقد قال لأدائها كما ذكرت أولا. وأما ما اتهموه بجرم ادعاء الملوكية 
فأجاب عليه بقوله: "مَمْلَكَتِي ليَْسَتْ مِنْ هذَا الْعَالَمِ. لَوْ كَانَتْ مَمْلَكَتِي مِنْ هذَا 
الْيـهَُودِ" )إِنْجِيلُ يوُحَنَّا 18 :  إِلَى  أُسَلَّمَ  امِي يُجَاهِدُونَ لِكَيْ لَا  لَكَانَ خُدَّ الْعَالَمِ، 
وَالشُّيُوخُ  الْكَهَنَةِ  رُؤَسَاءُ  "وكََانَ  نصه:  ما   26 صح  متى  في  ورد  وكذلك   ،)36
فـلََمْ يَجِدُوا. وَمَعَ أنََّهُ  يـقَْتـلُُوهُ،  لِكَيْ  يَطْلبُُونَ شَهَادَةَ زُورٍ عَلَى يَسُوعَ  وَالْمَجْمَعُ كُلُّهُ 
مَ شَاهِدَا زُورٍ وَقاَلَا: هذَا قاَلَ:  جَاءَ شُهُودُ زُورٍ كَثِيرُونَ، لَمْ يَجِدُوا. وَلكِنْ أَخِيراً تـقََدَّ
إِنِّي أقَْدِرُ أَنْ أنَـقُْضَ هَيْكَلَ اللهِ، وَفِي ثَلاثَةَِ أيََّامٍ أبَنِْيهِ" )إِنْجِيلُ مَتَّى 26 : 59-



43

61(. إنه أراد من الهيكل هيكل جسده ولهذه قال الحاكم بيلاطس الروماني أنا 
التي وجهها مشايخ  التهم  لا أجد فيه علة. وكان يريد أن يطلقه لكونه بريئًا من 
اليهود إليه ولكنه لم يستقر على قوله وخاف من قولهم: "إِنْ أَطْلَقْتَ هذَا فـلََسْتَ 
مُحِبًّا لِقَيْصَرَ. كُلُّ مَنْ يَجْعَلُ نـفَْسَهُ مَلِكًا يـقَُاوِمُ قـيَْصَرَ!" )إِنْجِيلُ يوُحَنَّا 19 : 12(. 
وكذلك اقتضت مشيئة الله أن تبلغ دعوة المسيح عند بعثته الثانية في هذه البلاد 
عندما كانت تحت انتداب الجمهورية الفرنسية كما عند بعثته الأولى كانت تحت 
انتداب الحكومة الرومانية. لكنه فرق بين العصرين، لاشك أن الحكومة الرومانية 
في ذلك العصر كانت أعطت حرية الأديان ولأجل هذا كان أمكن للمسيح أن 
يبشر في البلاد والقرى. ولكن بما أن هذا العصر أحسن بكثير من حيث التمدن 
وحرية التبشير من العصور الغابرة، فلهذا لا يسعني إلا أن أشكر الحكومة المنتدبة 

والمحلية لاعطائهما حرية الأديان.
بأن  مثالً واحدًا  وأتباعهم  الماضين  الأنبياء  أنه لا تجدون في  فأقول  أعود  ثم 
واغتيالهم  مخالفيهم  لإخراج  سعوا  أو  التبشير  من  الآخرين  منعوا  وأتباعه  نبيًا 
أو  أقوالهم  يسمع  أن  من  أحدًا  منعوا  أو  دينهم  يبدلوا  لأن  عليهم  وضغطوا 
لما  بأنهم  الكفار  عادة  هذه  إنما كانت  بل  بهم  الاجتماع  أو  يقرأ كتبهم، 
إلى  يرسلون  والبراهين كانوا  بالأدلة  المقابلة  عن  عاجزين  أنفسهم  يرون  كانوا 
لكل  يظهر  الظن كما  والشتم وسوء  والسب  والتفسيق  التكفير  المؤمنين سهام 

من قرأ  آيات  القرآن المجيد الآتية: 
قال شعيب عليه السلام لقومه: * وَلَ تـقَْعُدُوا بِكُلِّ صِراَطٍ توُعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَنْ 
سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِهِ وَتـبَـغُْونـهََا عِوَجًا وَاذكُْرُوا إِذْ كُنـتُْمْ قلَِيلً فَكَثّـَركَُمْ وَانْظرُُوا كَيْفَ 
وَطاَئفَِةٌ  بِهِ  أرُْسِلْتُ  باِلَّذِي  آمَنُوا  مِنْكُمْ  طاَئفَِةٌ  وَإِنْ كَانَ   * الْمُفْسِدِينَ  عَاقِبَةُ  كَانَ 
الَّذِينَ  لَمْ يـؤُْمِنُوا فاَصْبِرُوا حَتَّى يَحْكُمَ اللَّهُ بـيَـنْـنََا وَهُوَ خَيـرُْ الْحَاكِمِينَ * قاَلَ الْمَلَُ 
اسْتَكْبـرَُوا مِنْ قـوَْمِهِ لنَُخْرجَِنَّكَ ياَ شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قـرَْيتَِنَا أوَْ لتَـعَُودُنَّ فِي 
مِلَّتِنَا قاَلَ أوََلَوْ كُنَّا كَارهِِينَ * قَدِ افـتْـرََيـنَْا عَلَى اللَّهِ كَذِباً إِنْ عُدْناَ فِي مِلَّتِكُمْ بـعَْدَ إِذْ 

نَجَّاناَ اللَّهُ مِنـهَْا*  )الَأعراف: 90-87(. 



44

لَكُمْ إِنَّ هَذَا  أَنْ آذَنَ  قـبَْلَ  بِهِ  فِرْعَوْنُ آمَنـتُْمْ  وعن قوم موسى عليه السلام: * قاَلَ 
لَمَكْرٌ مَكَرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لتُِخْرجُِوا مِنـهَْا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تـعَْلَمُونَ * لَقَُطِّعَنَّ أيَْدِيَكُمْ 
وَأرَْجُلَكُمْ مِنْ خِلَفٍ ثمَُّ لَُصَلِّبـنََّكُمْ أَجْمَعِينَ * قاَلُوا إِنَّا إِلَى رَبنَِّا مُنـقَْلِبُونَ * وَمَا تـنَْقِمُ 
مِنَّا إِلَّ أَنْ آمَنَّا بِآياَتِ رَبنَِّا لَمَّا جَاءَتـنَْا رَبّـَنَا أفَْرغِْ عَلَيـنَْا صَبـرْاً وَتـوََفّـَنَا مُسْلِمِينَ * وَقاَلَ 
الْمَلَُ مِنْ قـوَْمِ فِرْعَوْنَ أتََذَرُ مُوسَى وَقـوَْمَهُ ليِـفُْسِدُوا فِي الَْرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قاَلَ 
سَنـقَُتِّلُ أبَـنَْاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فـوَْقـهَُمْ قاَهِرُونَ*  )الَأعراف: 128-124(.
تـغَْلِبُونَ*   لَعَلَّكُمْ  فِيهِ  وَالْغَوْا  الْقُرْآنِ  لِهَذَا  تَسْمَعُوا  لَ  كَفَرُوا  الَّذِينَ  وَقاَلَ   *

.)27 )فصلت: 
وقال الكفار لنوح عليه السلام: * قاَلُوا أنَـؤُْمِنُ لَكَ وَاتّـَبـعََكَ الَْرْذَلُونَ .... قاَلُوا لئَِنْ 

لَمْ تـنَـتَْهِ ياَ نوُحُ لتََكُونَنَّ مِنَ الْمَرْجُومِينَ*  )الشعراء: 117-112(.
مِنَ  لتََكُونَنَّ  لُوطُ  ياَ  تـنَـتَْهِ  لَمْ  لئَِنْ  قاَلُوا   * السلام:  عليه  لوط  لسيدنا  الكفار  وقال 
الْمُخْرَجِينَ*  )الشعراء: 168(. وفي آية أخرى: * وَمَا كَانَ جَوَابَ قـوَْمِهِ إِلَّ أَنْ قاَلُوا 

أَخْرجُِوهُمْ مِنْ قـرَْيتَِكُمْ إِنّـَهُمْ أنُاَسٌ يـتََطَهَّرُونَ*  )الَأعراف: 83(. 
أَوْ  ليِـثُْبِتُوكَ  الَّذِينَ كَفَرُوا  بِكَ  يَمْكُرُ  وَإِذْ   * مكة:  عن كفار  الله  يقول  وكذلك 
يـقَْتـلُُوكَ أَوْ يُخْرجُِوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيـرُْ الْمَاكِريِنَ*  )الَأنْفال: 31( 
ـــ ثم يقول: * وكََأَيِّنْ مِنْ قـرَْيةٍَ هِيَ أَشَدُّ قـوَُّةً مِنْ قـرَْيتَِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ 

فَلَ ناَصِرَ لَهُمْ*  )محمد: 14(.
وقال الكافرين لسيدنا شعيب: * قاَلُوا ياَ شُعَيْبُ مَا نـفَْقَه1ُ كَثِيراً مِمَّا تـقَُولُ وَإِنَّا لنَـرَاَكَ 
فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَ رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ وَمَا أنَْتَ عَلَيـنَْا بِعَزيِزٍ*  )هود: 92(.وقال تعالى: 
* وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لنَُخْرجَِنَّكُمْ مِنْ أرَْضِنَا أوَْ لتَـعَُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فأََوْحَى إِليَْهِمْ 
رَبّـُهُمْ لنَـهُْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ*  )إِبراهيم: 14(. وقال تعالى: * وَلنَُسْكِنـنََّكُمُ الَْرْضَ مِنْ 
بـعَْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ * وَاسْتـفَْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ*  
)إِبراهيم: 15-16(. وفي الحديث عن جابر بن عبد الله قال: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ 

1- فيجب على كل عاقل أن يفقه حقيقة جماعتنا كي لا يؤخذ بهذه الآية والآية الأخرى "كلما ألقي فيها )أي 
جهنم ( فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير قالوا بلى قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا ما أنرل الله من شيء إن انتم إلا في 

ضلال كبير. قالوا لو كنا نسمع او نعقل ما كنا في أصحاب السعير. فاعترفوا بذنبهم فسحقا لأصحاب السعير." ماذا 
كان ذنبهم سوى أنهم ما أرادوا في الدنيا أن يسمعوا ويعقلوا بأنفسهم. منه                                                         



45

صلى الله عليه وسلم  يـعَْرِضُ نـفَْسَهُ عَلَى النَّاسِ فِي الْمَوْقِفِ فـقََالَ أَلَ رَجُلٌ يَحْمِلنُِي إِلَى قـوَْمِهِ فإَِنَّ 
قـرَُيْشًا قَدْ مَنـعَُونِي أَنْ أبُـلَِّغَ كَلَمَ رَبِّي" )سنن أبي داوود, كتاب السنة(. فاعلموا يقينًا 
أيها الناس أنه لابد من شيوع الأحمدية في هذه البلاد، يقول المسيح الموعود 
عليه السلام في كتابه حمامة البشرى: "بل الحق الذي كشف الله عليّ أمرٌ يقبَله 
كل مؤمن طالب الحق... وهو أن نزول المسيح عند المنارة البيضاء شرقيَّ دمشق 
واضعًا كَفَّيْه على أجنحة ملَكينِ إشارةٌ إلى شيوع أمره في بلاد الشام خالصًا من 
العلل السماوية، منـزّهًا عن دخل الأسباب الأرضية، وعن دخل سلطانها ودولتها 
وعساكرها وأفواجها ومسّ تدابيرها، بل يعلو أمره بحماية الله وجنده السماوية، كأنه 
نزل على أجنحة الملائكة. ثم يقول: واختار ذكر لفظ المنارة إشارةً إلى أن أرض 
البدعات".  بأنواع  أظلمت  بعدما  الموعود  المسيح  بدعوات  وتشرق  تنير  دمشق 
ويقول في كتابه لجّة النور ما نصه: "وتلك قوم ما يعلمهم إلا الله ولا أعلمُ أسماءهم 
رة أرُيِتُها جماعةً من المؤمنين المخلصين والملوك  وصُورهم، بيد أني رأيتُ في مبشِّ
المـلُك، وبعضهم من العرب، وبعضهم من  العادلين الصالحين، بعضهم من هذا 
الروم، وبعضهم من بلاد لا  فارس، وبعضهم من بلاد الشام، وبعضهم من أرض 
أعرفها، ثم قيل لي من حضرة الغيب إن هؤلاء يصدّقونك ويؤمنون بك، ويصلّون 
عليك ويدْعون لك، وأعطي لك بركات حتى يتبرّك الملوك بثيابك، وأدُخِلهم في 
البلاد  البشارات لابد من شيوع الأحمدية في هذه  بناء على هذه  المخلصين". 
عاجلا أو آجلا. ولكل نبأ مستقر. والذي يكون عائقا في هذا الطريق لا يمكنه 
غارس  هو  الله.  يحارب  إنما  المبدأ  هذا  يحارب  والذي  النجاح،  وجه  يرى  أن 
من  "يأتيك  وحيدًا:  لما كان  عبده  أخبر  ترون كيف  ألا  مربيه.  وهو  الغرس  هذا 
الله ولا  السماء، لا تصعِّر لخلق  إليهم من  كل فج عميق، ينصرك رجال نوحي 
أي  القيامة".  يوم  إلى  الذين كفروا  فوق  اتبعوك  الذين  وجاعل  الناس،  من  تسأم 
العلماء والجهلاء والأمراء والفقراء  بغلبة الحجة والبرهان. وبعد دعواه لما خالفه 
والأقارب والأجانب واستهزأوا به وأرادوا إهلاكه وإعدامه خاطبه الله وقال: "إنك 
من المنصورين، إنا كفيناك المستهزئين، إني مهين من أراد إهانتك"، وفي الهندية 



46

العالم الأربعة. فتحققت هذه الأنباء كلها  إلى نواحي  تبليغك  أبلغ  إني  ما معناه 
ورأى العالم صدقها. ورد الله الكرةّ على أعدائه وصارت الشجرة التي غرسها شجرة 
أقطار الأرض،  بلغت جميع  وارفة ملتفة الاغصان، وكثرت فروعها وطالت حتى 
الله  القدسية من كل أرض على أغصانها وعطاشى معرفة  الطيور  ترتاح  فأخذت 
الظلمة  لفحات هجير  الممدود من  بظلها  ويستظلون  يشربون كؤوسهما  ومحبته 
وقبلت دعوته جماعة كبيرة من أهالي أمريكا وأفريقيا ومن الأوروبيين. وبدأوا يصلون 
أصلّي عليه صلى الله عليه وسلم  ويقيمون  أنام حتى  بأني لا  بعضهم  النبيين. وكتب  على خاتم 
الشرك.  دار  في  الأحمدية  الجماعة  بنتها  التي  الجوامع  في  الخمس  الصلوات 
فانظروا كيف أيده الله بهذه النصرة والتأييد. وكيف بلّغ دعوته أنحاء العالم الأربعة، 
ولو كان مفترياً عليه لما أيده ولما فاز كما قال الله تعالى: * وَقَدْ خَابَ مَنِ افـتْـرََى*  

-فكّر- * إِنَّ فِي ذَلِكَ لَياَتٍ لُِولِي النّـُهَى*.
ولا تأخذكم الحيرة والاستغراب من بعثة المسيح الموعود في الهند. لأن لله أسرارا 
يَجْعَلُ  حَيْثُ  أَعْلَمُ  اللَّهُ   * تعالى:  الله  يقول  يدرك كنهها،  أن  للإنسان  يمكن  لا 
رسَِالتََهُ*  )الأنَعام: 125(، * ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يـؤُْتيِهِ مَنْ يَشَاءُ*  * يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ 
العجم بل  أو  العرب  تعالى ما اختص رحمته  فالله  )البقرة: 106(،  يَشَاءُ*   مَنْ 
رحمته وسعت كل شيء، وكذلك يعطي علم الكتاب لمن شاء من عباده كما قال: 
* ثمَُّ أوَْرَثـنَْا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيـنَْا مِنْ عِبَادِناَ*  )فاطر: 33(، ويوجد عباده في كل 
ملك وفي كل قطعة من الأرض، يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : "أَلَ لَ فَضْلَ لِعَرَبِيٍّ عَلَى 
أَعْجَمِيٍّ وَلَ لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ ... إِلَّ باِلتّـَقْوَى" )مسند أحمد, كتاب باقي مسند 
الأنصار( فظهور المسيح الموعود من الهند ليس موضع الاستغراب بل كان أشير 
أن  وبما  الهند(  )يعني  المشرقية  البلاد  من  ظهوره  إلى  الأحاديث  بعض  في 
والبراهين،  بالحجج  الأديان كلها  على  الإسلامي  الدين  إظهار  بعثته  غرض 
فلهذا كان لابد أن يكون ظهوره في الهند لأن هذا الغرض يقتضي أن يبعث 
الأديان  تكون  وأن  بكثرة  المسلمون  فيه  يوجد  موضع  في  الموعود  المسيح 
الكلمة،  معنى  بكل  حاصلة  الدينية  الحرية  وتكون  موجودة،  الأخرى كلها 



47

قدم  على  قائمة  الدينية  والمناظرات  الأديان  مجمع  الهند  بأن  خاف  وغير 
وساق، ولا إكراه في الدين ولامانع إذا أراد أحد أن يعتنق دينًا من الأديان. 

نصه:  ما  الموعود  المسيح  حضرة  يقول 
وتدبروا  الإنجيل  فاقرؤوا  للطالبين،  نظير شاف  نزوله  ايلياء وقصة  في  "ولقد كان 
في آياته بنظر عميق" آمين. إذ قالت اليهود: يا عيسى.. كيف تزعم أنّك أنت 
قد  قال:  النبيّين؟  في صحف  ورد  قبله كما  إيليا  يأتي  أن  وقد وجب  المسيح.. 
جاءكم إيليا فلم تعرفوه، وأشار إلى يحيى وقال: هذا هو إيليا إن كنتم موقنين. قالوا: 
إنك أنت مُفتر.. أتنحتُ معنى منكراً؟ ما سمعنا /بهذا في آبائنا الأولين. قال: يا 
قوم.. ما افتريتُ على الله، لكنكم لا تفهمون أسرار كتب المرسلين. تلك قضيةٌ 
قضاها عيسى نبي الله، وفي ذلك عبرة للمسلمين. ما كان نزول بشرٍ من السماء 
من سنن الله، وإن كان فأتوا بنظير من قرون خالية إن كنتم من المهتدين. وما كان 
فينا من واقع إلا خلا لـه نظير من قبل، وإليه أشار الله وهو أصدق الصادقين * وَلَنْ 
تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تـبَْدِيْلً* . وقد مضت سنة الأوّلين. خصمان تخالفا في رأيهما.. 
فأحدهما متمسك بنظير مثله، والآخر لا نظير عنده أصلا.. فأي الخصيمَين أقرب 
إلى الصدق؟ انظروا بأعين المنـصفين. يا أيها الناس، التُّقى التُّقى.. النُّهى النُّهى.. 
ولا تتبعوا أهواء فيج أعوج، واذكروا ما قال المصطفى. لقد جئتكم حكمًا عدلا 

لقضايا وجب فصلها، فاقبلوا شهادتي". 
ها قد أتى حَكَمُكم الذي كنتم تنتظرونه فلا تنكروا حُكْمه وشهادته، وإن لكم في 
اليهود لعبرة وعظة بليغة لو تتفكرون. والسعيد من وعظ بغيره، واعلموا يقينًا أنه لن 
ينزل أحد من السماء، والمسيح الذي كان وعد مجيؤه قد أتى، فاقبلوا دعوته وكونوا 

من أنصاره ولا تكونوا أول من كفر وآذى. والسلام على من اتبع الهدى.

دمشق - جلال الدين شمس أحمدي 
8 جمادي الثانية – 1346هـ

3 كانون اول 1927 م





 * بَلْ نـقَْذِفُ بِلَْقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فـيََدْمَغُهُ فإَِذَا هُوَ زاَهِقٌ 
وَلَكُمُ الْوَيْلُ مَِّا تَصِفُونَ*

- قرآن مجيد -

 توضيح المرام
في الرد على علماء

حمص وطرابلس الشام
بقلم المبشر الاسلامي

جلال الدين شمس أحمدي

طبعته الجماعة الأحمدية في الديار العربية



50

بسم الله الرحمن الرحيم   نحمده ونصلي على رسوله الكريم
بفضل الله ورحمته هو الناصر

مقدمة الكتاب

وصلني ردود ثلاثة على كتابي البرهان الصريح في إبطال ألوهية المسيح و”نداء 
عام” تأليف الأخ السيد منير الحصني الأحمدي من أهالي دمشق الشام، وكان 
بقوله حرفيا: “ولولا  اعتذر أحدهما  الشام، وقد  ردان منها من علماء طرابلس 
كثرة الأشغال كتبت على كل صفحة من صفحاتهم كتابا خاصا أبين به سخافة 
منهمكا في شؤون  أكون  الشهر  مثل هذا  الثاني: “ولكني في  عقولهم” وقال 
محلي وعسى بعد هذا الشهر أتوفق لذلك”. وجواب كل واحد منهما يحوي 

أربع صفحات.
أما الرد الثالث فهو من علماء حمص ويحوي على 35 صفحة واسمه “النصيحة 
الإسلامية” يقول فيه المؤلف: “ولما كان بيان الحق من الباطل واجبا على أهل 

العلم أتيت برسالتي هذه مبينا فيها خطأ الطائفة الأحمدية وأباطيلهم”.
وإذا طالع كل عاقل كتبنا وقارن بينها وبين ردودهم لجزم بأن ردودهم ليست إلا 
من قبيل ذر الرماد في العيون، لأن سخافة أجوبتهم واضحة لكل ذي عقل سليم، 
ولم يكن بودي أن أرد عليهم لوضوح ترهاتهم إلا أنني أردت أن ألحق الكاذب 
إلى باب الدار، واكشف القناع عن مبلغ علمهم الذي أضر بالمسلمين والإسلام، 
ولأظهر للملأ بأن مقاصدهم ليست حسنة وأنهم لا يتوخون نصرة الحق بل يريدون 
والوساوس،  الشبهات  بإلقاء  القوية  أدلتنا  عن  ليصرفوهم  الناس  على  يشوشوا  أن 
ولكنهم جهلوا أن الحق يعلو ولا يعُلى عليه، وإن أدلتنا القوية التي نأتي بها من 
كتاب الله وأحاديث نبيه الأعظم عليه الصلاة والسلام، لا يمكن لأحد أن ينقضها 
عَلَى  باِلْحَقِّ  نـقَْذِفُ  بَلْ   * تعالى:  يقول  الفارغة  والشبهات  الباطلة  بالمجادلات 
الْبَاطِلِ فـيََدْمَغُهُ فإَِذَا هُوَ زاَهِقٌ وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ*  )الأنبياء: 19(. ولقد ابتلي 
المسلمون بأنواع البدع والمصائب وحاقت بهم الشدائد والويلات من كل الجهات، 



51

وحمل المبشرون المسيحيون بقضهم وقضيضهم على الإسلام والمسلمين وجاسوا 
لوائه  الحنيف وحاملي  الدين  قادة  أنفسهم  يحسبون  الذين  ولكن  الديار،  خلال 
ظلوا قابعين في زوايا دورهم ولم يحركوا ساكنا كأن الأمر لا يعنيهم، فكانت عاقبة 
من  الألوف  الحنيف  الدين  من  مرق  أن  المسيحية  التبشيرية  الحركة  إزاء  رقادهم 
الشبان وغدوا طبيعيين أو ملحدين وأصبحوا كأنهم لا يمتون بأنسابهم إلى أمجاد 
أولئك الآباء الأقدمين الذين كانوا فخر الأمم وقلادة في جبين الدهر وشمسا متألقة 
الإرساليات  ومدارس  الدين  من  المتعلمون  يمرق  لا  وكيف  الزمان،  سماء  في 
ما  لهم  فتزين  والسينما  المسارح  من  دينهم  في  شبهة  لهم كل  تورد  المسيحية 
في الحياة الدنيا من لهو ولعب وفساد، حتى انتشر الفسق والفجور والعاهات 
المبشرين ولا يسعون لايقاف  الدين لا يردون على شبهات  والأمراض، وعلماء 

تيار أعداء الإسلام الألداء.
ولما جاء المسيح الموعود الذي وعد به النبي صلى الله عليه وسلم لإظهار صدق الإسلام وإرجاع 
المسلمين إلى بيّنات القرآن، قام المشايخ ضد دعوته وأبرقوا وأرعدوا وأزبدوا كأنهم 
لم يخلقوا إلا لقتل الإسلام، فهم يقتلونه بهجوعهم وغفلتهم ويقتلونه بمقاتلة أنصاره 
بترهاتهم وأباطيلهم. فما أصدق قول النبي صلى الله عليه وسلم : “ليََأْتيَِنَّ عَلَى أمَُّتِي مَا أتََى عَلَى 
بنَِي إِسْراَئيِلَ حَذْوَ النّـَعْلِ باِلنّـَعْلِ”، وقوله صلى الله عليه وسلم أيضا: )يوشك أن يأتي على الناس 
زمان لا يبقى من الإسلام إلا اسمه ولا يبقى من القرآن إلا رسمه مساجدهم عامرة 
وهي خراب من الهدى وعلماؤهم شر من تحت أديم السماء من عندهم تخرج 
الفتنة وفيهم تعود” )كنز العمال-البيهقي(، هؤلاء علماء الإسلام يحجرون على 
على كل  ويسكتون  يخالفهم،  من  لكل  والتفسيق  التكفير  في  ويسرعون  العقول 
كبيرة تجري أمام أعينهم تهدم من كيان الإسلام، ويعلون أصواتهم بالنكير على 
أي صغيرة تخالفهم وتندد بهم، فهم عن أنفسهم يدافعون لا عن الإسلام ولا عن 
المسلمين، يقرأون القرآن ولا يجاوز حناجرهم ويزيدون في الشبهات سائلهم، ولما 
تركوا التفكير في آيات القرآن ولم يتدبروها أصبح مثلهم كمثل الذين حُملوا التوراة 
ثم لم يحملوها1 وغدا الإسلام غريبا في عقر داره ولم يبق له ناصر ولا معين غير 
1- وليعلم أن كلامنا في هذه الرسالة ليس في كرام المشايخ بل في الذين ينطبق عليهم ما قلنا والذين لا يعرفون من 



52

الله وصار فريدا وحيدا، وصال عليه لمحوه أهل الأديان قاطبة وعم الطغيان وفسد 
الزمان وظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس.

ولما عم البلاء وكاد ينقطع الرجاء ونام المسلمون عن نصرة دينهم وإظهار صدق 
نبيهم اقتضت رحمة الله إنزال نور من السماء لكي يأمنوا بواسطته من العثار ويتم ما 
قال سيد الابرار: “إِنَّ اللَّه يـبَـعَْث لِهَذِهِ الَْمَة عَلَى رأَْس كُلّ مِائَة سَنَة مَنْ يُجَدِّد لَهَا 
دِينهَا”. نعم إن الله شاءت رحمته عند شيوع الفتنة التبشيرية المسيحية أن يرسل 
فردا من أفراد الأمة المحمدية مثل عيسى عليه السلام الذي اتخذه النصارى إلهًا من 
دون الله لكي يبطل عقيدتهم الفاسدة ويكسر عقيدة الصليب بالحجج الدامغة، 
ويثبت موت الذي ظنوه حيا قيوما بالبراهين الساطعة ويظهر صدق الإسلام على 
جميع الأديان، فهو نور هذا الزمان ومجدد الإسلام الذي بعثه الله على رأس القرن 
الرابع عشر وهو المسيح الموعود والمهدي المعهود لإزالة الفتن التي عمت البلاد 
وأهلكت العباد، نعم إن ذلك الموعود قد جاء وكوّن جماعة تضحي بكل شيء 
في سبيل رقي الإسلام وإعلاء كلمته في أقطار العالم الأربعة، في الوقت الذي نرى 
الآخرين غارقين في أمور الدنيا منغمسين في شهواتها، لا يكادون يرفعون أبصارهم 

إلى الآخرة كأنهم نسوا اليوم الذي يرجعون فيه إلى الله.
والتكفير وخاضوا في حقنا  التفسيق  التكذيب وسيرتهم  الذين عادتهم  لقد كفّرنا 
بكل أنواع السب والشتم، وتفوهوا بما سولت لهم أنفسهم في ردودهم بغير سلطان 
أتاهم، وقالوا كافرون كذابون دجالون. والله يعلم ما في قلوبهم وهو يحكم بيننا وهو 
خير الحاكمين. ولقد جاهرنا مرارا وأعلنا وقلنا بعزة الله وجلاله أنَّا مسلمون مؤمنون 
بالله وملائكته ورسله والبعث بعد الموت وبالقدر خيره وشره وبأن رسولنا محمد 
المصطفى صلى الله عليه وسلم أفضل الرسل وخاتم النبيين، ولانزيد في الشريعة ولا ننقص منها. 
كل ما هو خلاف الإسلام فنحن بريئون منه، ولكنهم لم يصغوا إلى قولنا وكفرونا 
لعدم اعتقادنا بأن عيسى عليه السلام حي بجسده العنصري في السماء مستغن 
عن الطعام وشرب الماء؛ يطير حول العرش مع الملائكة. بل قلنا حسب قول الله 

ورسوله بأنه توفي ولحق بإخوانه النبيين الصالحين.
الإسلام إلا اسمه أمثال مؤلفي الردود الثلاثة. منه



53

ثم كفرونا أيضا لأننا لم نقلدهم في اعتقادهم بأن الأمة المحمدية محرومة من جميع 
النعم الروحانية التي أنعم الله بها على الأمم الخالية، بل قلنا بأن الأمة المحمدية 
أقصى  على  يحصل  أن  للإنسان  يمكن  محمد صلى الله عليه وسلم  باتباع  وأنه  الأمم  خير  هي 
المراتب الروحانية، ولأجل ذلك نعتقد بأن المسيح الموعود هو فرد من أفراد الأمة 
المحمدية لا من الأمة الاسرائيلية، ولكن لا عجب إذا كفرونا فقد كفر المشايخ 
اليهود عيسى عليه السلام وجماعته وهذه عادة علماء الدين عندما يحتاج البشر 
إلى مصلح من الله بقول تعالى: * فـلََمَّا جَاءَتـهُْمْ رُسُلُهُمْ باِلْبـيَِّنَاتِ فَرحُِوا بِمَا عِنْدَهُمْ 
مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانوُا بِهِ يَسْتـهَْزئِوُنَ*  )غافر: 84(، وكذلك كُفّرت صحابة 
رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال أويس القرني رحمه الله بأنني اتهمت بادعاء الألوهية، وذكر 
السيد عبد الرحمن الجامي بأن أبا سليمان الديراني أجلى بفتوى علماء الظواهر 
الحلاج  بن  الحسين  وكفروا  وزنديق،  بأنه كافر  المصري  النون  ذي  بحق  وأفتوا 
)منصور( وأفتوا بقتله، وكفروا الجنيد البغدادي رحمة الله واتهموه بالزندقة، وقد ربُط 
أبو بكر الشبلي رحمة الله في السلاسل، ونسبوا العلامة عبد الكريم الشهرستاني 
إلى الإلحاد، وقد استعملوا ألفاظاً مهينة جدا في شأن السيد عبد القادر الجيلاني 
رحمه الله، وكذلك كفروا الشيخ محي الدين ابن العربي حتى قال بعضهم أن كفره 
أشد من كفر اليهود والنصارى، وقالوا من شك في كفر طائفة ابن العربي فهو كافر، 
وكذلك نسبوا الأئمة الأربعة إلى الابتداع والإلحاد وعذبوهم تعذيبا شديدا وجلدوا 
بعضهم وحبسوا بعضهم واضطر الإمام البخاري من أمثال هؤلاء العلماء لترك وطنه، 
وقد استشهد الإمام النسائي المحدث الشهير في الجامع. فإذا شغّل علماء اليوم 
والتلبيس  والضلال  والزيغ  والزندقة  بالإلحاد  إيانا  ورميهم  التكفير  بفتاوي  أقلامهم 
والتدجيل، فليس أمرهم بغريب، وقد ذكر السلف الصالح بأن المهدي عليه السلام 
عندما يحيي السنّة ويميت البدعات، فيقول علماء زمانه المقلدون المقتدون بأقوال 
مشايخهم وآبائهم أن هذا الرجل يخرب الدين ويفسد الملة، ويقومون لمخالفته 
وحسب عادتهم يفتون بكفره وضلاله )حجج الكرامة( ويقول الشيخ الأكبر محي 
الدين بن العربي رحمه الله في كتابه الفتوحات المكية الجزء الثالث ما نصه: إذا 



54

خرج هذا الإمام المهدي فليس له عدو مبين إلا الفقهاء خاصة:
وإني أختم هذه المقدمة راجيا من القراء الكرام أن يفكروا في أقوالنا بأنفسهم حق 
بأنه لا يسئل  الغارب على الآخرين، وليعلموا  التفكير ولا يلقوا حبل دينهم على 
عنهم المشايخ أو غيرهم بل هم عن أنفسهم عند الله يسئلون يوم يقوم الناس لرب 
العالمين ولا تجزي نفس عن نفس شيئا ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل 
ولا هم ينصرون. وإن الله لم يهب العقل للإنسان إلا ليعرف به الغث من السمين 
والصدق من المين ويميز الحق من الباطل والظلام من النور، ولذلك لم يكلف 
الله الصبي والمعتوه والمجنون لفقدان العقل والتمييز. فمن الغباوة إذن أن يعطل 
رْ عِبَادِ  المرء عقله ويحرم نفسه من رحمة الله التي بشر الله بها عباده بقوله: * فـبََشِّ
* الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فـيَـتََّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أولئك الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأولئِكَ هُمْ أولو 
الْلَْبَابِ*  )الزمر 18-19(. وقد قسمت هذا الكتاب إلى أربعة فصول وها أنا 

أشرع فيه مستعينا بالله الذي عليه أتوكل وإليه أنيب نعم المولى ونعم النصير.



الفصل الأول

نظرة إجمالية على كتب التفاسير



56

التدبر  التفاسير وتركهم  اعتقادهم بصحة كل ماورد في  المسلمين كثيرا  لقد أضر 
من  الكتاب  مايحويه  بجميع  أحاطوا  المفسرين  ظانين  المبين  القرآن  آيات   في 
الأسرار والحقائق والمعارف، ولذلك ترى ردود المشايخ لا تتجاوز أقوال المفسرين 
ويجعلون رواياتهم الظنية أساس معتقداتهم كأنها منزلة من عند الله، وإذا خالفهم 
ويجعلونه  الإسلام  دائرة  من  ويخرجونه  يكفرونه  الآيات  من  آية  تفسير  في  أحد 
مصداق الحديث -"وَمَنْ قاَلَ فِي الْقُرْآنِ بِرَأيِْهِ فـلَْيـتَـبَـوََّأْ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ"- من دون 
أن يفهموا معناه ويقولون انظروا يا عباد الله إن هذا يفسر القرآن بمقتضى آرائه 
الفاسدة ويخالف أقوال السلف الصالحين. فارتأيت أن أذكر تفسير بضع آيات 
من كتب التفاسير لكي يجيبوا عليها ويذكروا سبب اختلافهم في تفسيرها وليقولوا 

لنا، هل ينطبق حديث من قال في القرآن برأيه على تفسيرهم ام لا؟
السؤال الأول: قال الخطيب الشربيني في تفسير الآية:

* فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ*  )البقرة: 249(- أي طمأنينة لقلوبكم، قال علي: هي 
صورة لها رأسان ووجه كوجه الإنسان، وقال مجاهد: هي شيء يشبه الهرة له رأس 
كرأس الهرة وذنب كذنب الهرة له جناحان وقيل له عينان لهما شعاع وجناحان 
من زمرد وزبرجد، وقال ابن عباس:  هي طشت من ذهب من الجنة كان يغسل فيه 
قلوب الأنبياء. وقال وهب: هي روح من الله تتكلم إذا اختلفوا في شيء تخبرهم 

ببيان ما يريدون.
هذه  تصديق  يمكن  وهل  الآية  هذه  تفسير  في  هؤلاء  اختلف  لماذا  بينوا 

التفاسير كلها؟ 
السؤال الثاني: نقل الخطيب الشربيني في تفسير الآية -* جَعَلَهُ دكًَّا* - ما يأتي: 
قال ابن عباس: جعله ترابا، وقال سفيان: ساخ الجبل في الأرض حتى وقع في 
البحر فهو يذهب فيه، وقال الكلبي: كسر جبالا صغارا، وقال البغوي: وقع في 
أحد وورقان  بالمدينة وهي  ثلاثة  أجبل وقعت  لعظمته ستة  التفاسير صار  بعض 
ورضوى ووقعت ثلاثة بمكة ثور وثبير وحراء. -* وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا* - روي أن 
الملائكة مرت عليه وهو مغشي عليه فجعلوا يلكزونه بأرجلهم ويقولون له يا ابن 



57

النساء الحيض أطمعت في رؤية رب العزة.
فهل هذه التفاسير كلها صحيحة؟

 - الْمَجِيدِ*  وَالْقُرْآنِ  ق   *- تفسير  في  الشربيني  الخطيب  نقل  الثالث:  السؤال 
مايأتي: قال ابن عباس: قسم وقيل هو اسم السورة وقيل اسم من أسماء القرآن، 
وقال القرطبي: هو مفتاح قدير وقادر وقاهر وقريب، وقال عكرمة: والضحاك هو 
السماء والسماء مقبية عليه  جبل محيط بالأرض من زمردة خضراء ومنه خضرة 
الشبان  يترك  التفسير فكيف لا  وعليه كنفاها )واذا أصررتم على صحة مثل هذا 
ورائه  من  الشمس  تغيب  الذي  الحجاب  وراء  هو  ويقال  الإسلام؟(،  المتعلمون 
بمسيرة سنة وقيل: متصلة عروقه بالصخرة التي عليها الأرض والسماء كهيئة القبة 
وعليه كتفاها، وأما الرازي فضعّف هذا القول وقال: قد ذكرنا أن الحروف تنبيهات 
قدمت على القرآن ليكون السامع بسببها يقبل على استماع ما يرد على الأسماع 

فلا يفوته شيء من الكلام الرائق.
بيّنوا من فسر )ق( منهم برأيه؟

مَ  السؤال الرابع: نقل الخطيب الشربيني في تفسير الآية: -* ليِـغَْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تـقََدَّ
مِنْ ذَنبِْكَ وَمَا تأََخَّرَ* - عن الرازي: أن المغفرة المعتبرة لها درجات كما أن الذنوب 
لها درجات, حسنات الأبرار سيئات المقربين، وقال عطاء الخراساني: ما تقدم 
من ذنبك يعني ذنب أبويك آدم وحواء ببركتك وما تأخر ذنوب أمتك بدعوتك 
)مثل هذه التأويلات يدخل سريعا في دماغ مؤلف النصيحة وأمثاله لأن الخطيب 
الشربيني نقلها( وقال سفيان الثوري: ما عملت في الجاهلية وما تأخر كل شيء 
لم تعمله, قال البغوي: ويذكر مثل ذلك على سبيل التأكيد كما يقال أعطى من 
رآه ومن لم يره، وقيل: ما تقدم من حديث مارية وما تأخر من امرأة زيد، وقيل: 
المراد به ترك الأفضل، وقيل: الصغائر على طريق من جوز الصغائر على الأنبياء، 
وقيل: المراد بالمغفرة العصمة، اذكروا لنا المخطئ من المصيب ومن الذي فسر 

منهم برأيه؟
السؤال الخامس: -* وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا* - قال البغوي وأما همه بها فروي 



58

عن ابن عباس أنه قال: حل الهيمان وجلس منها مجلس الخائن، وقال مجاهد: 
حل سراويله وجعل يعالج ثيابه، وهذا قول أكثر المفسرين منهم سعيد بن جبير 
والحسن وقال الضحّاك جرى الشيطان بينهما فضرب بيده إلى جيد يوسف وبيده 
الأخرى إلى جيد المرأة حتى جمع بينهما, قال أبو عبيدة القاسم بن سلام: وقد 
أنكر قوم هذا القول, قال البغوي: والقول ما قاله قدماء هذه الأمة وهم كانوا أعلم 
بالله أن يقولوا في الأنبياء من غير علم, ولكن الإمام الرازي يقول بأنه كان بريئا من 
العمل الباطل والهم المحرم, وأما ما روي عن ابن عباس فحاشا ابن عباس أن يقول 
مثل هذا عن يوسف عليه السلام. وكذلك ما روي عن مجاهد وغيره فإنه لا يكاد 
يصح بسند صحيح، ماذا تقولون في الذين أخذوا برواياتهم وبصورة صحة تلك 

الروايات, ماذا تقولون عن الذين كذبوها؟ أفيدونا نوّر الله بصائركم.
   السؤال السادس: -في تفسير الجلالين أن النبي صلى الله عليه وسلم زوج زينب لزيد ثم وقع 
بصره عليها بعد حين فوقع في نفسه حبها وفي نفس زيد كراهتها ثم قال للنبي صلى الله عليه وسلم 
أريد فراقها، فقال أمسك عليك زوجك واتق الله وتخفي في نفسك ما الله مبديه 

أي مظهره من محبتها وإن لو فارقها زيد تزوجتها.
ويقول البيضاوي: أنه صلى الله عليه وسلم بعدما أنكحها إياه فوقعت في نفسه، فقال سبحان الله 
مقلب القلوب, وذكر الشربيني: ومكثت عنده حينا ثم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى زيدا 
ذات يوم لحاجة فأبصر زينب قائمة في درع وخمار وكانت بيضاء جميلة الخلق 
ومن أتم نساء قريش، فوقعت في نفسه وأعجبه حسنها فقال: سبحان الله مقلب 
القلوب وانصرف، فلما جاء زيد ذكرت ذلك له ففطن زيد فألقي في نفسه كراهتها 
في الوقت، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال إني أريد أن أفارق صاحبتي. قال مالك: 
أرابك منها شيء؟ قال: لا، والله يارسول الله ما رأيت منها إلا خيرا ولكنها تتعاظم 

علي لشرفها وتؤذي بلسانها.
اذكروا بعد قراءة اعتراضات المبشرين المسيحيين على هذا التفسير، هل تعتقدون 

بصحته أم تخطئون المفسرين؟ وماهو التفسير الصحيح لهذه الآية؟
 السؤال السابع: ذكر الشربيني في تفسيره عن البيضاوي بأن رواية هاروت وماروت 



59

بأنهما كانا ملكين مثل البشر، وركب فيهما الشهوة فتعرضا لامرأة يقال لها الزهرة 
منهما  تعلمت  بما  السماء  إلى  صعدت  ثم  والشرك،  المعاصي  على  فحملتهما 
فمحكي عن اليهود ولعله من رموز الأوائل، وحله أي الرمز أو ما روي لا يخفى 
على ذوي البصائر, قال شيخنا شيخ الإسلام زكريا بأن يقال: عبر عن العقل والنفس 
بالموت  مفارقتها  وعن  بالزهرة،  بالسوء  الأمارة  النفس  وعن  بالملكين،  المطمئنة 
بالصعود إلى السماء1،  ولكن يقول الخطيب الشربيني بأن شيخنا المذكور قال 
عن شيخه ابن حجر أن لها طرقا تفيد العلم بصحتها فقد رواها مرفوعة الإمام أحمد 
وغيرهم  عباس  وابن  وابن مسعود  علي  وموقوفة عن  وغيرهم  والبيهقي  وابن حيان 
بأسانيد صحيحة والبيضاوي لما استبعد ما روي ولم يطلع عليه قال ولعله من رموز 

الاوائل... الخ.
فهل تصدقون أنتم هذه الرواية وتعتقدون بأن الملكين زنيا بزهرة ثم مسخت شهابا 
الروايات؟  بهذه  الآية  تفسير  في  المفسرين  تخطئّون  أم  القولين  نجم حسب  أو 

وماهو التفسير الحقيقي للآيات التي ورد فيها ذكر هاروت وماروت؟
السؤال الثامن: -يقول الرازي في تفسير الآية: * فـلََمَّا قَضَيـنَْا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ 
عَلَى مَوْتهِِ إِلَّ دَابَّةُ الَْرْضِ تأَْكُلُ مِنْسَأتََهُ*  )سبأ: 15(: كان سليمان عليه السلام 
يقف في عبادة الله ليلة كاملة ويوما تاما وفي بعض الأوقات يزيد عليه، وكان له 
عصا يتكيء عليها واقفا بين يدي ربه ثم في بعض الأوقات كان واقفا على عادته 
في عبادته إذ توفي، فظن جنوده أنه في العبادة وبقي كذلك أياما وتمادى شهورا 
ثم أراد الله إظهار الأمر لهم فقدّر أن أكلت دابة الأرض عصاه فوقع وعُلم حاله 
- وفي تفسير الجلالين أنه مكث على عصاه حولا كاملا ميتا والجن تعمل تلك 
الأعمال الشاقة على عادتها لا تشعر بموته حتى أكلت الأرضة عصاه فخر ميتًا.

فهل هذا التفسير صحيح ياترى؟ ألم يكن سليمان عليه السلام ملكا يدير أمور 
المملكة ونبيا يعظ الناس ويرشدهم إلى الصراط المستقيم؟ وهل من العقل والمنطق 
يتفقد  بعيدا عن رعيته لا  نبي كريم وملك عظيم حولا كاملا  أن يظل  في شيء 
1- يوجد في التفاسير كثير من التآويل من هذا القبيل ولا شك أن علماء زماننا يقبلونها لكونها مذكورة في التفاسير 

القديمة ولولا حسد المعاصرة لقبلوا تفاسيرنا التي يؤيدها القرآن واللغة والعقل. منه



60

شؤونها، وعن أزواجه الكثيرات ولايدري أحد بوفاته؟ فهل للمشايخ الكرام أن يبينوا 
تفسيرا صحيحا لهذه الآية يمكن للعقلاء والشبان المثقفين أن يقبلوه.

السؤال التاسع:- وفي تفسير الفخر الرازي في قوله تعالى: * وَوَجَدَكَ ضَاًّل فـهََدَى*  
)الضحى: 8(، فاعلم أن بعض الناس ذهب إلى أنه كان كافرا في أول الأمر ثم 
هداه الله وجعله نبيا. قال الكلبي: وجدك ضالا يعني كافرا في قولهم ضال فهداك 
للتوحيد, وقال السدي كان على دين قومه أربعين سنة, وقال مجاهد وجدك ضالا 
عن الهدى فهداك لدينه واحتجوا على ذلك بآيات أخر منها قوله تعالى * مَا كُنْتَ 
يمَانُ*  وقوله تعالى: * وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قـبَْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ*  تَدْريِ مَا الْكِتَابُ وَلَ الِْ
ليََحْبَطَنَّ عَمَلُكَ*  فهذا يقتضي صحة ذلك منه,  لئَِنْ أَشْركَْتَ  ، وقوله تعالى: * 
واذا دلت هذه الآية على الصحة وجب حمل قوله تعالى ووجدك ضالا عليه انتهى 
يبينوا  العلماء أن  لتفسير هذه الآية فهل لحضرات  بحروفه. ثم أورد عشرين قولا 
لنا المخطئ من المصيب وماهو التفسير الحقيقي لهذه الآية التي يعترض عليها 
المبشرون المسيحيون ويتخذونها حجة للقدح في سيد الأنبياء الأولين والآخرين 

عليه وعليهم الصلاة والسلام؟ وليقولوا لنا من فسر منهم برأيه؟
 السؤال العاشر:- نقل الشربيني في تفسير الآية: * وكََذَلِكَ أوَْحَيـنَْا إِليَْكَ رُوحًا مِنْ 
أمَْرنِاَ*  )الشورى: 53(: قال ابن عباس  نبوة وقال الحسن رحمة والسدي وحيا، 
وقال الكلبي كتابا وقال الربيع جبرائيل وقال مالك بن دينار القرآن. بينوا من هو 

الذي فسر برأيه؟
 السؤال الحادي عشر:- ذكر الشربيني في تفسير الآية: * قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرحَْ*  
سمك  فيه  جار  ماء  تحته  شفاف  أبيض  زجاج  من  سطح  هو   ،)45 )النمل: 
له الشياطين أن رجليها كحافر الحمار وهي شعراء  اصطنعه سليمان، لما قالت 
الساقين فأراد أن ينظر إلى ساقيها فرآها أحسن الناس ساقا وقدما إلا أنها كانت 
شعراء الساقين فلما رأى سليمان ذلك صرف نظره عنها وناداها أنه صرح ممرد 

من قوارير.
بينوا هل يليق بشأن نبي من الأنبياء أن يبني صرحا ويجري تحته ماء لأجل رؤية 



61

جمال ساقي المرأة؟ واذا سلمنا بهذا التفسير أيضا فأي نفع يحصل لنا من ذكر 
هذه الواقعة من حيث الروحانية وحسب هذا التفسير لا يكون لهذه الآية أي ارتباط 
وعلاقة بما قبلها وما بعدها وقد حبذت أن أذكر هنا تفسير هذه الآية على طريق 

المثال كي لا يظن القاريء بأن مقصدي الاعتراض فقط على التفاسير.
قـوَْمٍ  مِنْ  إِنّـَهَا كَانَتْ  اللَّهِ  دُونِ  مِنْ  تـعَْبُدُ  مَا كَانَتْ  هَا  وَصَدَّ  * تعالى:  الله  يقول   
كَافِريِنَ*  )النمل: 44(. * قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرحَْ فـلََمَّا رأَتَْهُ حَسِبـتَْهُ لُجَّةً وكََشَفَتْ 
عَنْ سَاقـيَـهَْا قاَلَ إِنَّهُ صَرحٌْ مُمَرَّدٌ مِنْ قـوََاريِرَ قاَلَتْ رَبِّ إِنِّي ظلََمْتُ نـفَْسِي وَأَسْلَمْتُ 

مَعَ سُلَيْمَانَ للَِّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ*  )النمل: 45(.
وبما أن سليمان عليه السلام كان اتهم بالإشراك بالله كما ورد مانصه:- "وكََانَ فِي 
زَمَانِ شَيْخُوخَةِ سُلَيْمَانَ أَنَّ نِسَاءَهُ أمََلْنَ قـلَْبَهُ وَراَءَ آلِهَةٍ أُخْرَى، وَلَمْ يَكُنْ قـلَْبُهُ كَامِلًا 
يدُونيِِّينَ،  مَعَ الرَّبِّ إِلهِهِ كَقَلْبِ دَاوُدَ أبَيِهِ. فَذَهَبَ سُلَيْمَانُ وَراَءَ عَشْتُورَثَ إِلهَةِ الصِّ
الَأوَّلُ  )الَْمُلُوكِ   " الرَّبِّ عَيـنَْيِ  فِي  الشَّرَّ  سُلَيْمَانُ  وَعَمِلَ  الْعَمُّونيِِّينَ.  رجِْسِ  وَمَلْكُومَ 

)6-4 :11
 فإن الله أراد تنزيهه بذكر هذه الواقعة بأنه لم يكن مشركا بل كان يمنع الناس حتى 
الملوك عن الإشراك بالله كما أنه ردع ملكة سبأ عما كانت تعبد من دون الله. 
وفي الآية الثانية أن الله ذكر كيفية منعه إياها بأن اصطنع صرحا من زجاج شفاف 
وأجرى تحته ماء فقيل لها ادخلي الصرح فلما رأته حسبته لجة أي معظم الماء 
وكشفت عن ساقيها كما يفعل الإنسان في مثل هذه الحالة لما يأخذه الاضطراب 
والدهشة والكشف عن الساق في اللغة العربية أيضا كناية عن الشدة والاضطراب 

كما قال مهلهل ابن ربيعة يصف الحرب:
كشفت لهم عن ساقها    وبدا من الشر الصراح

أي اشتدت الحرب ويقول صاحب اصطلاحات القاموس ما نصه:
يقال شمر ساعده وكشف عن ساقه  أمر شديد  إذا وقع في  وأصله أن الإنسان 
الناس يكشفون  العظيم وقد يكون يكشف عن ساق لأن  للاهتمام بذلك الأمر 
عن ساقهم ويشمرون للهرب عند شدة الأمر، ثم قيل للأمر الشديد ساق ومنه قول 



62

دريد كميش: الأزار أخرج نصف ساقه: أراد أنه مشمر ولم يرد خروج الساق بعينها.
والحيرة  الاضطراب  عليها علائم  بدت  عميقا  الماء  رأت  لما  أنها  الآية  فمعنى   
واهتمت بالأمر فقال سليمان عليه السلام أنه صرح ممرد من قوارير، أي بأن الذي 
ظننته ماء ليس هو بماء بل زجاج والماء تحته. يقول أحمد المسيح الموعود عليه 
السلام في تفسير هذه الآية: أن سليمان عليه السلام فهّمها بهذا الصرح أن هذا 
العالم شبيه بصرح ممرد من قوارير يجري من تحتها الماء بتدفق وكل ناظر ينظر 
القوارير يحسبها لجة ويخاف أن يمشي عليها كما يخاف المشي على الماء مع 
هاتيك  إلى  يعزون  المخلوق  عبدة  فإن  الأصل زجاج -زجاج شفاف-  في  أنها 

القوارير ما تديره تلك القدرة الفعالة.
وزبدة القول أن سليمان عليه السلام بين لها بانها كما اخطأت إذ ظنت القوارير 
ماء مع أن الماء كان تحتها كذلك هي أخطأت إذ ظنت الشمس إلها وعبدتها 
الحقيقي هو وراء هذه الاشياء كلها وهو مدبرها ومكونها فأدركت  الإله  أن  مع 
خطأها بسرعة وأسلمت * قاَلَتْ رَبِّ إِنِّي ظلََمْتُ نـفَْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ للَِّهِ 

رَبِّ الْعَالَمِينَ* .
إن الصحابة رضوان الله عليهم كانوا يختلفون أيضا في تفسير القرآن المجيد، وها 
أنا أذكر لكم مثالا واحدا. روى البخاري عن مسروق قال: قلت لعائشة رضي الله 
عنها يا أمتاه هل رأى محمد صلى الله عليه وسلم ربه؟ فقالت لقد وقف شعري مما قلت، أين أنت 
من ثلاث من حدثكهن فقد كذب من حدثك أن محمدًا صلى الله عليه وسلم رأى ربه، ثم قرأت: 
* لَ تُدْركُِهُ الْبَْصَارُ وَهُوَ يدُْركُِ الْبَْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ* ، * وَمَا كَانَ لبَِشَرٍ أَنْ 
يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّ وَحْيًا أوَْ مِنْ وَراَءِ حِجَابٍ* ، وفي صحيح مسلم أنها فسرت الآية: 
أُخْرَى*  أي رأى جبرائيل  نـزَْلَةً  رَآهُ  وَلَقَدْ  الْمُبِينِ* ، والآية: *  باِلْفُُقِ  رَآهُ  وَلَقَدْ   *
عليه السلام في صورته مرتين. وعن ابن عباس أنه قال: * مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رأََى 
* أفَـتَُمَارُونهَُ عَلَى مَا يـرََى * وَلَقَدْ رَآهُ نـزَْلَةً أُخْرَى*  قال رآه بفؤاده مرتين )مسلم( 
فعائشة رضي الله عنها تقول أنه ما راى ربه بل رأى جبرائيل عليه السلام وابن عباس 

رضي الله عنهما يقول بأنه رأى ربه بفؤاده.



63

 فالصحابة الكرام ومن بعدهم كانوا يتدبرون في آيات القرآن المجيد ويفسرونها 
حسب ما أعطاهم الله من العلم ثم يكلون حقيقتها إلى الله وهم لم يقولوا أبدا بأن 

يقلدهم الناس تقليدا أعمى وانظروا ماذا قال الأئمة الأربعة رحمهم الله.
نفسه وهو  يعني  ثابت  بن  النعمان  رأي  يقول هذا  أفتى  إذا  الأعظم  الإمام  كان 

أحسن ما قدرنا عليه فمن جاء بأحسن منه فهو أولى بالصواب.
 ونقل الحافظ بن عبد البر قول الإمام مالك في كتاب العلم أنه قال إنما أنا بشر 
أخطيء وأصيب فانظروا في رأيي فكل ما وافق الكتاب والسنة فخذوه وكل مالم 

يوافق الكتاب والسنة فاتركوه.
وقال الإمام الشافعي يوما للمزني يا إبراهيم لا تقلدني في كل ما أقول وانظر في 

ذلك بنفسك فإنه دين.
وقال الإمام أحمد بن حنبل لا تقلدني ولا تقل إن مالكا ولا النخعي ولا غيرهم وخذ 
الأحكام من حيث أخذوا من الكتاب والسنة )حجة الله البالغة( فلذلك حاشا لي 
أن أطعن في أحد من السلف الصالحين العظام فهم يُشكرون على كل حال إذ لم 
يألوا جهدا بأن بلغوا إلينا كل ما وصل إليه علمهم في تفسير القرآن المجيد وهم 
اجتهدوا بخلوص النيّة والمجتهد قد يخطيء ويصيب، فإن أصاب فله أجران وإن 

أخطأ فله أجر. ثم لا يخفى أن كتبهم مرت على أيدي الكثيرين ممن زادوا فيها.



الفصل الثاني

عدم انقطاع الوحي



65

ولقد أثبت السيد منير الحصني في نداء عام عدم انقطاع الوحي بالآيات القرآنية 
وذكر  أقوال العلماء المحققين بأنهم اعتقدوا كما تعتقد الجماعة الأحمدية بانقطاع 
وحي التشريع واستمرار الوحي المطلق. ولكن مؤلفي الردود الثلاثة لم ينقضوا أدلته 
إما  أنبياءه  الله  إعلام  الوحي هو  النصيحة “إن  ما أجاب مؤلف  أبدا. وخلاصة 
بكتاب أو برسالة ملَك أو بمنام أو أن يسمعه كلامه من غير واسطة وكل ذلك 
انقطع بموت نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ” واستدل بالحديث لم يبق من النبوة إلا المبشرات 

قالوا وما المبشرات قال الرؤيا الصالحة.
والجواب أن هذا الحديث لا يدل على أن الوحي منقطع والا لا يكون حقا قول 
محمد صلى الله عليه وسلم في حق المسيح الموعود بأنه يوحى إليه كما جاء في حديث مسلم 
وكذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : “لَقَدْ كَانَ فِيمَنْ كَانَ قـبَـلَْكُمْ مِنْ بنَِي إِسْراَئيِلَ رجَِالٌ 
يُكَلَّمُونَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونوُا أنَبِْيَاءَ فإَِنْ يَكُنْ مِنْ أمَُّتِي مِنـهُْمْ أَحَدٌ فـعَُمَرُ” -ثم قال- 
ثوُنَ وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أمَُّتِي هَذِهِ مِنـهُْمْ فإَِنَّهُ  “كَانَ فِيمَا مَضَى قـبَـلَْكُمْ مِنْ الْمَُمِ مُحَدَّ
عُمَرُ”. فيدل هذا الحديث بدلالة واضحة بأن الله يكلم رجال هذه الأمة ويحدثهم 
وإن عمر رضي الله عنه كان واحدا منهم وقد قرأ ابن عباس وما أرسلنا من رسول 

ولا نبي ولا محدث )البخاري(.
 وقد قال الإمام الرباني مجدد الألف الثاني ما نصه:- واعلم أيها الاخ الصديق أن 
كلامه سبحانه مع البشر قد يكون شفاها )المراد منه بدون واسطة، فافهم( وذلك 
لأفراد من الأنبياء عليهم الصلوات والتسليمات وقد يكون لبعض الكمل من تابعيهم 
بالتبعية والوراثة أيضا. وإذا كثر هذا القسم من الكلام مع واحد منهم سمي محدثا 
كما كان أمير المؤمنين رضي الله عنه وهذا غير الإلهام وغير الإلقاء في الروع وغير 

الكلام الذي مع الملَك إنما يخاطب بهذا الكلام الإنسان الكامل.
 ولما ظن مؤلف النصيحة أن قائله هو السيد منير الحصني قال أن هذا كفر وكذب 
القرآن العظيم صفحة )24(. فبقوله هذا يكون قد كفّر  ممن ادعاه لأنه خالف 

وكذب الإمام الرباني مجدد الألف الثاني ولكن صدق من قال:
وكم من عائب قولا صحيحا     وآفته من الفهم الصحيح



66

ولكن تأخذ الأفهام منه     على قدر القرائح والعلوم
وكذلك قال الشيخ محيي الدين ابن العربي بعدما ذكر كيفية أقسام الوحي الوارد 

في آية * وَمَا كَانَ لبَِشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّ وَحْيًا*  الآية ما نصه:
مبدأ الوحي الرؤيا الصادقة وهي لا تكون إلا في حال النوم... فإن كان ورود ذلك 
الوحي الإلهي في حال النوم سمي رؤيا، وإن كان في حال اليقظة سمي تخيلا أي 
خيل إليه فهكذا بدأ الوحي ثم بعد ذلك انتقل إلى الملَك من خارج، فكان يتمثل 
له الملَك رجلا أو شخصا من الأشخاص المدركة بالحس وتارة ينزل على قلبه عليه 
السلام فتأخذه البرحاء وهو المعبر عنه بالحال، فإن الطبع لا يناسبه فلذلك يشتد 

عليه وينحرف مزاج الشخص.
 إلى أن يؤدي ما أوحي به إليه، ثم يسري عنه فيخبر بما قبُل له وهذا كله موجود 
بالتشريع  الوحي  الولي  دون  النبي  به  اختص  والذي  الأولياء.  من  الله  رجال  في 
من   17 الصفحة  في  النصيحة  مؤلف  نقله  الذي  فالكلام  المكية(  )الفتوحات 
اليواقيت يحمل على الوحي التشريعي فحسب، وكذلك يقول مولانا السيد جلال 

الدين الرومي في كتابه )المثنوي( المشهور:
ان نفس الإنسان لما تنُزه عن وساوس الشيطان تكون مورد وحي الرحمان. وكذلك 
قال الشيخ محيي الدين ابن العربي قدس الله سره ردا على ماذكره الإمام الغزالي في 
بعض كتبه أن من الفرق بين تنزل الوحي على قلب الأنبياء وتنزله على قلوب الأولياء 
نزول الملَك بأن ذلك غلط. والحق أن الكلام في الفرق بينهما إنما هو في كيفية 
ماينزل به الملَك لا في نزول الملَك.. وقد ينزل الملك على الولي ببشرى من الله 
بأنه من أهل السعادة كما قال تعالى في الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا... وهذا 
وان كان إنما يقع عند الموت فقد يعجل الله تعالى به لمن يشاء من عباده، قال 
الشيخ: وان سبب غلط الغزالي وغيره في منع تنزل الملك على الولي عدم الذوق 
وظنهم أنهم قد عملوا بسلوكهم جميع المقامات فذوقهم صحيح وحكمهم باطل، 
مع أن هؤلاء الذين منعوا قائلين بأن زيادة الثقة مقبولة وأهل الله كلهم ثقات، ولو 
أن أبا أحمد )كنية الغزالي( وغيره اجتمعوا في زمانهم بالكامل من أهل الله وأخبرهم 



67

بنزول الملك على الولي لقبلوا ذلك ولم ينكروه وقال وقد نزل علينا ملك الإلهام1 
بما لا يحصى من العلوم )اليواقيت الجواهر(.

ربما يدرك صاحب )الكلمة( خطأه بأن الملائكة لا تنزل على غير الأنبياء وانه لا 
يوحى إلا إلى الأنبياء فحسب.

ولو كان المراد من الحديث ماذهب إليه مؤلف النصيحة فكل من ادعى فوق الرؤيا 
مثل الشيخ الأكبر ومولانا السيد جلال الدين الرومي والامام جعفر الصادق والسيد 
عبد القادر الجيلاني والإمام الرباني مجدد الألف الثاني وغيرهم، كان إذًا كاذبا 
وكافرا حسب زعم المؤلف، ولكن الحقيقة الواضحة أنه لا يكون معنى الحديث 
صحيحا إلا إذا قلنا بأن المراد منه أنه لم يبق من النبوة إلا النبوة التي تشتمل على 
المبشرات فقط أي لا يوجد فيها تشريع وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر منها المثال الأدنى 
وقال: بأن الرؤيا أيضا داخلة في المبشرات لأن آيات القرآن المجيد والأحاديث 
الأخرى تدل على بقاء الوحي في الأمة كما قال الله تعالى ،  * رَفيعُ االدَّرَجاتِ ذُو 
الْعَرْشِ يـلُْقِي الرُّوحَ مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ليِـنُْذِرَ يـوَْمَ التَّلَقِ*  فلما كان 
الله رفيع الدرجات ذو العرش وتوجد عباده أيضا وفيه حاجة إلى الانذار فكيف 

يجوز أن يقال بأن الوحي منقطع؟
إلى  الوحي  بعضهم  وادعى  نصه:  ما  الشهير  البغدادي  الالوسي  العلامة  يقول 
عيسى.. وقد سئل عن ذلك ابن حجر الهيشمي فقال نعم يوحى إليه عليه السلام 
كما في حديث مسلم... فيما هو كذلك فاأوحى الله تعالى يا عيسى... وذلك 
الوحي على لسان جبرائيل، وخبر لا وحي بعدي باطل وما اشتهر أن جبريل لا ينزل 
إلى الأرض بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم فهو لا أصل له ولعله من نفى الوحي عليه السلام 

بعد نزوله أراد وحي التشريع )روح المعاني(.
ثم قال السيد منير الحصني في نداء عام ص5 “فلو بقي الله الكامل بذاته وصفاته 
1- واعلموا أن لفظ الإلهام يطلق على الوحي وغيره لأن الإلهام كما يظهر من فحوى الآية )فألهمها فجورها وتقواها( 
يشمل الفاجر والبار على السواء وأنه عبارة عن انبعاث خواطر السوء والخير في النفس لا غير، وأما الوحي المختص 
بالتبشير فهو عبارة عن مكالمة الله مع عباده الأخيار كما قال تعالى وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا... الآية 
فلفظ الإلهام الموجود في كتب الأولياء بمعنى الوحي وإنما هذا اصطلاحهم بانهم يسمعون الوحي الذي لا يوجد فيه 

تشريع بالإلهام ولكل أن يصطلح.



68

وظهور صفاته غير متكلم بعد النبي عليه الصلاة والسلام إلى يوم القيامة إذن لا 
فرق بينه وبين الأصنام والآلهة الأخرى الجامدة! ثم دعم قوله هكذا: “ولذلك نرى 
الله سبحانه يسفه عقول أولئك الذين يعبدون من دونه معبودا أبكم أصم بقوله في 
حق موسى عليه السلام * وَاتَّخَذَ قـوَْمُ مُوسَى مِنْ بـعَْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِمْ عِجْلً جَسَدًا لَهُ 
خُوَارٌ ألََمْ يـرََوْا أنََّهُ لَ يُكَلِّمُهُمْ وَلَ يـهَْدِيهِمْ سَبِيلً اتَّخَذُوهُ وكََانوُا ظاَلِمِينَ* ، أوليس في 
هذه الآية دليل قاطع على أن الله متكلم يوحي لعباده على الدوام؟ وكيف لا يكلم 
عباده المخلصين وأولياءه المقربين وهو يسفه أحلام من يعبدون معبودا لا يتكلم 
ولا يهدي إلى السبيل، وقد قال في آية أخرى * وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ 
اللَّهِ مَنْ لَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يـوَْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائهِِمْ غَافِلُونَ*  )الَأحقاف: 6(.
على جهل  يدل  السقوط  غاية  في  فهو كلام  النصيحة  مؤلف  في جوابه  يقول 
قبل  تعالى  لله  الكلام  صفة  يسأل كيف كانت  ثم  الأزلية،  الله  بصفات  قائله 

والملائكة. الأنبياء  خلق 
أقول إن مقصد صاحب النداء واضح بأن مكالمة الله مع عبده يقطع كل شك 
وشبهة وبها يصل الإنسان إلى حق اليقين في وجود الإله ولذلك فإن الله أبطل 
ألوهية العجل لعدم مكالمته إياهم ثم قال: * وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ 
مَنْ لَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يـوَْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائهِِمْ غَافِلُونَ*  )الَأحقاف: 6(. فإذا 
قلنا بأن الله أيضا لا يجيب أحدا إلى يوم القيامة فأي فرق يبقى بينه وبين الآلهة 
الأخرى في عدم الإجابة للذين يدعونه. وإن ظهور صفة المتكلم يحتاج لأن يوجد 
هناك من يكلمه ويسمعه كلامه )بهذا أظهر سخافة سؤاله بأنه كيف كانت صفة 

التكلم لله قبل خلق الأنبياء والملائكة(.
ولو جوزنا التعطل في صفة من صفات الله التي تتعلق بالعباد إلى يوم القيامة لارتفع 
الأمان عن بقية الصفات أيضا، وإذا قلنا بأنه لا يكلم أحدا مثلا فبأي دليل نثبت 
للمخالف بأنه يسمع الأدعية، وإذا جوزنا تعطل صفة التكلم وسماع الدعوات يرتفع 

الأمان من جميع الصفات.
 ثم قال الله تعالى: * قُلْ إِنْ كُنـتُْمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فاَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ*  )آل عمران: 



69

32(، ومعلوم أن عدم الكلام مع المحبوب دليل على نقض المحبة وعدم كلام 
المحبوب دليل على غضبه على المحب. ولذلك فإن العذاب الحقيقي لأصحاب 
تُكَلِّمُونِ*   وَلَ  فِيهَا  اخْسَئُوا   * تعالى:  قال  إياهم كما  الله  تكليم  عدم  هو  جهنم 
)المؤمنون: 109(، وقال: * أوُلئَِكَ مَا يأَْكُلُونَ فِي بطُوُنهِِمْ إِلَّ النَّارَ وَلَ يُكَلِّمُهُمُ 
اللَّهُ*  )البقرة: 175(، وكذلك قال: * أوُلئَِكَ لَ خَلَقَ لَهُمْ فِي الْخِرَةِ وَلَ يُكَلِّمُهُمُ 

اللَّهُ*  )آل عمران: 78(.
 وإذا أخبر عاشق بأن محبوبه موجود في بيت فيسعى إليه بكل جد واجتهاد وتعب 
ومشقة قلقا مضطربا، ولما وصل إلى باب البيت وجده موصدًا، فبدأ يطرقه ويظهر 
كل تلهف وخشوع وخضوع ليفتح له معشوقه بابه، ولكن بالرغم من كثرة وقوفه 
وطرقه وندائه لم يفتح أحد ولم يسمع داخل الدار أي صوت، فعندئذ يداخله، ولا 
شك، اليأس والقنوط فيعتقد إما أن يكون الذي أخبره كذب عليه وخدعه، وإما 
أن يكون المحبوب موجودا ولكنه مات وفقد صفة الحياة والوجود. وكذلك الله 
سبحانه لا يراه أحد في هذه الدنيا فإذا لم يتكلم أيضا ولم يشرف عشاقه بكلامه 
اللذيذ فلا شك أنهم يتركونه قانطين من وجوده، ويقولون: لقد أسمعت لو ناديت 
حيا. ولكن بعيد عن الحق عز وجل أن يخلق جوعا ولا يخلق معه طعاما للجوعان 
ويخلق غليلا ولا يخلق معه ماء للعطشان, وكذلك بعيد أن يودع في فطرة الإنسان 
مادة الحب والعشق ويخلق لوعة واشتياقا للوصول إلى المحبوب ثم لا يتجلى لهم 
ولا يكلمهم. اللهم إن هذا محال وأي موت أكبر من أن يكون العاشق محروما 
من سماع كلمة من شفتي المحبوب؟ ولكن حاشا لله أن يحرم عباده المخلصين 
من نعمة مكالمتهم، وهم لا يعشقون سواه وليس لهم أمنية في هذه الحياة سوى 
الوصول إليه فهو غرضهم الأسمى وهو معشوقهم الحقيقي وهو أرحم الراحمين، 
بل  الانتظار  نار  ولوعة  الاضطرار  لظى  في  أحباءه  يترك  لا  بأن  رحمته  وقضت 
يؤانسهم بتجلياته ويشرفهم بكلامه مصداقا لوعده: * وَإِذَا سَألََكَ عِبَادِي عَنِّي فإَِنِّي 
اعِ إِذَا دَعَانِ*  )البقرة: 187(، وقال: * لَ تُدْركُِهُ الْبَْصَارُ  قَريِبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
وَهُوَ يدُْركُِ الْبَْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ*  )الأنَعام: 104(. فكما أن المغناطيس 



70

إليه، كذلك لا  الحديد  باجتذابه  يعرف وجوده  وإنما  الظاهر  من حيث  يرى  لا 
يمكن للأبصار أن تدرك الله لكونه لطيفا، ولكن بما أنه خبير في مجال عشاقه 
الذين لا يصفو لهم العيش إلا أن يروا آثاره، فهو بتجلياته عليهم وبمكالمته اللذيذة 

يدرك أبصارهم ويجعلهم من المحبوبين.
راَطَ الْمُسْتَقِيمَ * صِراَطَ الَّذِينَ  وقد علمكم الله في ابتداء القرآن الدعاء * اهْدِناَ الصِّ
أنَـعَْمْتَ عَلَيْهِمْ*  )الفاتحة: 6-7(، ومنّاكم بأمنية المنعم عليهم من الرسل والنبيين 
والصديقين والشهداء والصالحين، لأنه أراد أن يهبكم تلك النعم التي وهبها للأولين 
وحاشا لله أن يحرمكم من نعمة الوحي والتحديث والخطاب والمكالمة إلى يوم 
القيامة، كلا فإنه لمتم عليكم جميع النعم التي أوتيها الأولون فازدادوا أنتم في محبة 
الله وفي الصدق والاستقامة والتقى، وليكن الله شغلكم الشاغل مادمتم أحياء، فهو 
يشرف منكم من شاء بخطابه وكلامه ولكن الله كما ورد في الحديث القدسي: 
“أنَاَ عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي”، يعاملكم حسب اعتقادكم ولم يكن حرمانه إياكم من 
نعمة الوحي إلا لاعتقادكم بانقطاعه وأنتم خير الأمم. وقد أوحى الله إلى كثير من 
رجال ونساء بني إسرائيل فكيف لا يوحي إليكم؟ ولكنكم بأيديكم توصدون أمام 
وجوهكم أبواب نعمة الله * وَذَلِكُمْ ظنَُّكُمُ الَّذِي ظنَـنَـتُْمْ بِرَبِّكُمْ أرَْدَاكُمْ فأََصْبَحْتُمْ مِنَ 

الْخَاسِريِنَ*  )فصلت: 24(.

هل يوحى إلى غير الانبياء؟
قد تبين مما سلف أن الوحي ليس بمختص بالأنبياء بل إن الله يكلم غير الأنبياء 
إِسْراَئيِلَ  بنَِي  مِنْ  قـبَـلَْكُمْ  فِيمَنْ كَانَ  “لَقَدْ كَانَ   : الله صلى الله عليه وسلم  رسول  قال  أيضا كما 
رجَِالٌ يُكَلَّمُونَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونوُا أنَبِْيَاءَ” )صحيح البخاري, كتاب المناقب(، وان 
مكالمة الله هو الوحي وكذلك قال الشيخ الأكبر: إن جميع أنواع الوحي باق في 

الأمة والأمر الذي اختص به النبي دون الولي هو الوحي بالتشريع.
وقد ذكر صاحب النداء بأن الله أوحى إلى أم موسى عليه السلام وهي لم تكن 
نبية كما قال الله تعالى: * وَأوَْحَيـنَْا إِلَى أمُِّ مُوسَى أَنْ أرَْضِعِيهِ فإَِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فأَلَْقِيهِ 



71

فِي الْيَمِّ وَلَ تَخَافِي وَلَ تَحْزَنِي إِنَّا راَدُّوهُ إِليَْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ*  )القصص: 
8(، يقول صاحب )الكلمة( ما سمعنا أيها الكاتب )أن امرأة تكون نبية( ولا أعلم 
من أين استنتج بأن صاحب النداء يقول بنبوة النساء! ما لهم لا يكادون يفقهون 
حديثا؟ وقال مؤلف النصيحة. أن المراد بالوحي الإلهام مع أن الله سماه وحيا، 
بمعنى  نأخذه  أن  لنا  يمكن  فلا  الغيب عظيم  نبأ من  يشتمل على  الكلام  وهذا 
الإلهام أي خطور البال والقذف فيه لأن الله ذكر هذه الواقعة مرتين ولم يستعمل 
كَ مَا يوُحَى*  )طه:  إلا لفظ الوحي كما قال في سورة طه: * إِذْ أوَْحَيـنَْا إِلَى أمُِّ
39(، أي مالا يعُلم إلا بالوحي ثم أن أمر نجاته كان وعدا من الله كما قال: * 
هِ كَيْ تـقََرَّ عَيـنْـهَُا وَلَ تَحْزَنَ وَلتِـعَْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلَكِنَّ أَكْثـرََهُمْ  فـرََدَدْناَهُ إِلَى أمُِّ
لَ يـعَْلَمُونَ*  )القصص: 14(، فلو كان المراد منه الإلهام لذكر الله فلفظ الإلهام 
في أحد الموضعين لكي يكون مفسرا للثاني وأما أن يكون مناما فلا يجوز إطلاق 
لفظ الوحي عليه لأن استعمال لفظ الوحي للرؤيا مخصوص برؤيا الأنبياء فقط، 
وقد اختلف المفسرون في تفسير المراد من هذا الوحي على وجوه )احدها( أنه 
رؤيا رأتها أم موسى وكان تأويلها وضع موسى في التابوت الخ )ثانيها( أنه عزيمة 
جازمة وقعت في قلبها دفعة واحدة )ثالثها( المراد خطور البال وغلبته على القلب 
)رابعها( لعله أوحى إلى بعض الأنبياء في ذلك الزمان كشعيب أو غيره، ثم إن ذلك 
النبي عرفها إما مشافهة أو مراسلة )خامسها( لعل بعض الأنبياء المتقدمين كإبراهيم 
وإسحاق ويعقوب عليهم السلام أخبروا بذلك الخبر وانتهى ذلك الخبر إلى أمه 
)سادسها( لعل الله تعالى بعث إليها ملَكا لا على وجه النبوة كما بعث إلى مريم 

في قوله فتمثل لها بشرا سويا.
ولم يكن هناك داع لهذه التعليلات كلها سوى أن تقول بأن الله يوحي إلى غير 
الأنبياء  أيضا بالطرق التي يوحي بها إلى الأنبياء كما قال تعالى: * وَمَا كَانَ لبَِشَرٍ 
أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّ وَحْيًا*  )الشورى: 52(، الآية، ولم يقل ما كان لنبي أن يكلمه 
الله فافهم! ولم يذكر مؤلفو الردود الثلاثة الآية: * إِذْ قاَلَتِ الْمَلَئِكَةُ ياَ مَرْيمَُ إِنَّ 
نـيَْا وَالْخِرَةِ وَمِنَ  رُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيمََ وَجِيهًا فِي الدُّ اللَّهَ يـبَُشِّ



72

الْمُقَرَّبيِنَ*  )آل عمران: 46(، لأنها كانت واضحة تدل بأن الملائكة بلغوها بشارة 
الله تعالى، وكذلك أن الله بشر أهل بيت إبراهيم عليه السلام كما قال: * وَامْرَأتَهُُ 
قاَئِمَةٌ فَضَحِكَتْ فـبََشَّرْناَهَا بإِِسْحَاقَ وَمِنْ وَراَءِ إِسْحَاقَ يـعَْقُوبَ * قاَلَتْ ياَ وَيـلَْتَى 
أأَلَِدُ وَأنَاَ عَجُوزٌ وَهَذَا بـعَْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ * قاَلُوا أتَـعَْجَبِينَ مِنْ أمَْرِ 

اللَّهِ رَحْمَةُ اللَّهِ وَبـرَكََاتهُُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبـيَْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ*  )هود: 74-72(.
بالله متفقون على أن الوحي ليس  العارفون  فالقرآن المجيد والاحاديث والعلماء 
بمختص بالأنبياء وإن الله يكلم في بعض الأحيان غير الأنبياء أيضا فافهم!. وأما 
النبي وغيره إذا؟ فالجواب أن نزول الوحي أو اشتماله  السؤال بأنه ما الفرق بين 
الأنبياء عن غيرهم من عباد  يميز  فارقا  لم يكن  اشتماله عليه  الغيب وعدم  على 
الله الصالحين بل الأمر الذي يميز الأنبياء عن الأولياء هو كثرة الوحي وكثرة أنباء 
الله، وإن هذه الكثرة في الاطلاع على الغيب هي التي قصدها الله في قوله: * 
فَلَ يظُْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا * إِلَّ مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ*  )الجن: 27-28(، لأن 
الإظهار يتضمن معنى الغلبة كما في قوله تعالى: * هُوَ الَّذِي أرَْسَلَ رَسُولَهُ باِلْهُدَى 
وَدِينِ الْحَقِّ ليُِظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ* ، فكل من الأنبياء والأولياء ينال الوحي الرباني 
ولكن الفرق بينهما من حيث القلة والكثرة، وفي الأنبياء يوحى إليهم بما له علاقة 
بتبشير القوم وإنذارهم وإصلاح حالهم، وهناك فرق آخر لا يدرك كنهه إلا أرباب 

المشاهدات الروحانية وهذا الفرق دقيق جدا. 
يقول أحمد المسيح الموعود عليه السلام: “ألا إن لعنة الله على الذين يقولون 
إناّ نأتي بمثل القرآن. إنه معجزة لا يأتي بمثله أحدٌ من الإنس والجان. وإنه جمع 
معارف ومحاسن لا يجمعها علم الإنسان. بل إنه وحيٌ ليس كمثله غيره وإنْ كان 
بعده وحيا آخر من الرحمان، فإن لله تجلّياتٍ في إيحائه، وإنه ما تجلّى من قبل 

ولا يتجلّى من بعد كمثل تجلّيه لخاتم أنبيائه” )الهدى والتبصرة لمن يرى(.
وتفصيله أن الوحي نور ولاينزل إلا على قلب نوراني، فكيفما يكون القلب صافيا 
ولطيفا ومنزها من كل كثافة يكون الوحي النازل عليه صافيا وخالصا من كل نوع 
من الالتباس. ولا يخفى أن الناس تتفاوت مراتبهم من حيث قواهم الأخلاقية ونور 



73

وقابليته،  استعداده  حسب  الإلهية  الأنوار  يتلقى  واحد  فكل  القلب  ونور  العقل 
ترسل  التي  الشمس  فإن  الشمس بسهولة؛  مثال  السر من  يفهم هذا  أن  ويمكن 
أشعتها الى كل مكان لتستفيد من نورها الأمكنة على حد سواء. وإذا كان المكان 
مسدودا من جميع الجهات مثلا، فلا يدخل فيه نورها، ولكن إذا كانت فيه نافذة 
مفتوحة تحاذي الشمس يدخل فيه نورها وأشعتها حسب سعة النافذة، وإذا كان 
أبوابه كلها وكانت جدرانه شفافة كأن تكون من زجاج شفاف  المكان مفتوحة 
أو بلور صاف مثلا فإن مثل هذا المكان لا يقبل نور الشمس على وجه الكمال 

فحسب بل يعكس أيضا أشعة ذلك النور إلى الجهات الأربعة وينور الاخرين.
وكذلك حال تجليات الله، مع أنه سبحانه لا يحدث فيه شيء من التغير، كلا لا 
تحوّل به منذ الأزل وهو كامل، ولكن لمـاّ يظهر في الإنسان تبدل جديد يتجلى 
الله عليه بتجل خاص وتظهر قدرته بمزيد من الجلاء عند كل حالة وافية تبدو من 
قبل الإنسان. فالأبرار الذين يصطفيهم الله بوحيه يكونون أصفياء القلوب مستعدين 
لقبول ذلك النور حسب استعداداتهم وقابلياتهم المختلفة، وبما أن نور الوحي لا 
ينزل على أحد إلا إذا اجتمع فيه نور القلب ونور العقل، كما أن الشمس لا يستفيد 
من نورها إلا من كان عنده نور العين، فللأنبياء، لكونهم أصفى من الآخرين من 
حيث نور القلب ونور العقل، فيختلف تجلي الله في إيحائه إليهم عن الآخرين. 
ولكن مهما تكن كيفيات التجلي الرباني، فللبشر قوة وضعف. فإن ذلك لا يخرج 
واسطة  الله  جعله  الذي  الوحي  ذلك  حال  على كل  وحيا،  يسمى  ما  عن كونه 

للتفاهم بينه وبين عباده الصالحين.



الفصل الثالث

النبوة في خير الامم



75

المجيد  القرآن  من  عام  نداء  في  الحصني  منير  السيد  أثبت  العنوان  هذا  تحت 
والاحاديث وأقوال العلماء بقاء النبوة غير المشرعة في خير الأمم، ومن دون أن 
ينقض أصحاب الردود الثلاثة أدلته اكتفوا بذكر بضعة أحاديث ونقل العبارات من 
التفاسير في معنى خاتم النبيين. فقبل أن أذكر التفسير الصحيح للأحاديث التي 

ذكروها أكتب الآيات التي تدل على بقاء النبوة في الأمة المحمدية.1 
* اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَئِكَةِ رُسُلً وَمِنَ النَّاسِ*  )الحج: 76(, فهذا الاصطفاء 
بصيغة المضارع يدل على الاستمرار، وكما أن الفساد لا ينقطع من البشر كذلك 
اصطفاء الله الرسل منهم )1( لإصلاحهم لا ينقطع أيضا, يقول مؤلف النصيحة أن 
هذا الاستدلال خطأ لأن الفعل المضارع يدل على التجدد ولا يدل على الاستمرار 
إلا بالقرائن ولكنه لم يفهم بأن معنى الاستمرار المضي على طريقة أو حالة واحدة، 
وفي هذا المعنى استعمل صاحب النداء لفظ الاستمرار، أي كما أن الله سبحانه 
في  يصطفي  الضرورة كذلك  عند  الناس  ومن  رسلا  الملائكة  من  يصطفي  كان 

المستقبل أيضا لأن المضارع يشمل الحال والاستقبال.
وَأَصْلَحَ  اتّـَقَى  فَمَنِ  آياَتِي  عَلَيْكُمْ  يـقَُصُّونَ  مِنْكُمْ  رُسُلٌ  يأَْتيِـنََّكُمْ  إِمَّا  آدَمَ  بنَِي  ياَ   *
يدل على  يأتينكم  فلفظ  )الَأعراف: 36(.  يَحْزَنوُنَ*   هُمْ  وَلَ  عَلَيْهِمْ  خَوْفٌ  فَلَ 
القرآن  إليهم  نزل  للذين  الآية  هذه  في  والخطاب  المستقبل،  في  الرسل  مجيء 
بدليل الخطاب الوارد في الآية التي قبلها وهي يا بني آدم خذوا زينتكم عند كل 
مسجد. يقول صاحب )الكلمة( ما نصه يكون هذا السؤال يوم القيامة من الحق 
للبشر الذين أرُسلت إليهم الأنبياء فكذبوهم. ثم قال: وأن معنى الكلمة "يأتينكم 
أتاكم. انظروا يا قوم مبلغ جهله في لغة العرب إذ لم يجوز أن يأتي الماضي بصيغة 
المضارع وذكر لتدعيم ما فسره بالآية: * وَلَقَدْ جَاءكَُمْ مُوسَى باِلْبـيَِّنَاتِ ثمَُّ اتَّخَذْتمُُ 
إيراد  وَأنَـتُْمْ ظاَلِمُونَ*  )البقرة: 93(، يكفيني عن هذا الجواب  بـعَْدِهِ  مِنْ  الْعِجْلَ 
عبارته فقط إذ يقول بأن لفظ يأتينكم مع كونه مصدرا بأن الشرطية ومؤكدا بالنون 
الثقيلة ورد بمعنى الماضي أي أتاكم وإن هذه الآية تشتمل على السؤال، والسؤال 
١- تنقسم النبوة والرسالة إلى قسمين مشرعه وغير مشرعه ولما نقول بمجيء الرسل في المستقبل فالمراد منه الرسول 

الذي يأتي بدون شريعة جديدة ويكون خادما للشريعة المحمدية ومن اتباع النبي عليه الصلاة والسلام )منه(.



76

يكون يوم القيامة.
ألم يكن في علماء طرابلس الشام من يبين له خطأه فلا يسيء سمعتهم ولا يسيء 
اللغة التي يدعي فهمها يا ترى؟ والآية واضحة تدل على مجيء الرسل في  إلى 

المستقبل.
رَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يـلُْقِي الرُّوحَ مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ليِـنُْذِرَ  )3( * رَفِيعُ الدَّ
يـوَْمَ التَّلَقِ*  )غافر: 16(، )2( * يـنُـزَّلُِ الْمَلَئِكَةَ باِلرُّوحِ مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ 
عِبَادِهِ أَنْ أنَْذِرُوا أنََّهُ لَ إِلَهَ إِلَّ أنَاَ فاَتّـَقُونِ*  )النحل: 3(. فلفظ يلقي وينزل بصيغة 
إذا كان  الرسل  المستقبل والإنذار من صفة  الوحي في  بقاء  للمضارع يدل على 
الأمر به من الله لقوله: * وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلَّ خَلَ فِيهَا نَذِيرٌ*  )فاطر: 25(، وآية: * 
وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ رَسُولً*  )النحل: 37(. والوقت الحاضر أكبر شاهد على 
التوحيد.  لعقيدة  الله أحدا يرجعهم  الله وتركوه، فلابد من إرسال  الناس نسوا  أن 
وكذلك ذكر صاحب النداء بقاء النبوة مستدلا بالآية: * الْيـوَْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ 
وَأتَْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتِي*  )المائدة: 4(، والآية: * وَمَنْ يطُِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فأَُولئَِكَ 
دِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ*  )النساء:  مَعَ الَّذِينَ أنَـعَْمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّ
70(، بأن كل من يطيع الله ورسوله فعلى حسب إطاعته ينال مقاما عند الله من 
أحد المقامات الأربعة المذكورة ومن ضمنها النبوة، وإن حرف "مع" في هذه الآية 
يتضمن معنى "من" أيضا وإلا يكون معنى الآية بأن المطيعين لله والرسول يكونون 
في مصاحبة المنعم عليهم ولا يكونون منهم وفساد هذا المعنى واضح، ولم يورد 

أصحاب الردود الثلاثه على هذه الآية نقضا ما.
بـيَـتًْا" )صحيح  بـنََى  قـبَْلِي كَمَثَلِ رَجُلٍ  مِنْ  الَْنبِْيَاءِ  وَمَثَلَ  مَثلَِي  وأما الحديث "إِنَّ 
المثال  هذا  بعده لأن  النبوة  انقطاع  على  يدل  فلا  المناقب(،  البخاري, كتاب 
إنما ذكره رسول الله صلى الله عليه وسلم في مقابلة الأنبياء الذين جاؤوا قبله، ولكن يدل هذا 
أبدا، ولا  العالم  إلى هذا  السلام توفي ولا يرجع  الحديث على أن عيسى عليه 
حاجة إلى إخراج لبنة من الدار أي عيسى عليه السلام وإرساله مرة أخرى وإلا 
هو  وأجمل  أحسن  ويجعلها  يكملها  والذي  ناقصة  الدار  بأن  للاعتقاد  نضطر 



77

يكون عيسى عليه السلام.
)ثانيا( إن المراد من هذا المثل أن نبوة الأنبياء من حيث الشريعة ومن حيث أنهم 
كانوا يرسلون إلى أقوام مخصوصة، لم تكن بالغة إلى نهايتها فتمت مراتب النبوة 
ببعثة نبينا صلى الله عليه وسلم ولم تبق هناك مرتبة يمكن للبشر الحصول عليها إلا ونالها محمد 

صلى الله عليه وسلم فالذي يأتي بعده هو يكون من أتباعه عليه السلام.
)ثالثا( نعم نعتقد بأنه لا يأتي بعده نبي مستقل كالأنبياء السابقين والمستقلين، 
نبوة محمد  فنبوته ليست غير  أمته،  أتى يكون تحت حكم شريعته ومن  إذا  بل 
صلى الله عليه وسلم بل هي عينها، كما قال المسيح الموعود عليه السلام "وليست نبوتي إلا نبوته 
وليس في جبتي إلا أنواره وأشعته ولولاه لما كنت شيئا يذكر أو يسمى". فكما أن 
أنبياء الأمة  اللبنة كذلك  الصديقين والشهداء والصالحين كلهم داخلون في هذه 
لكونهم تابعين لمحمد صلى الله عليه وسلم داخلون فيها غير خارجين عنها، وإن هذا الحديث 
يؤيد ما ذهب إليه في تفسير خاتم النبيين، أي أنه كالخاتم لهم يختمون به يتزينون 
بكونه منهم لأن الفاظ الحديث واضحة بأن محمد صلى الله عليه وسلم هو الذي ملأ البيت زينة 

وبهاء وزاده حسنا وجمالا.
وروى الدارمي عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "وَأنَاَ أوََّلُ مَنْ يُحَرّكُِ حِلَقَ 
أَكْرَمُ الَْوَّليِنَ  الْمُؤْمِنِينَ وَلَ فَخْرَ وَأنَاَ  الْجَنَّةِ فـيَـفَْتَحُ اللَّهُ لِي فـيَُدْخِلنُِيهَا وَمَعِي فـقَُراَءُ 
وَالْخِريِنَ وَلَ فَخْرَ" )سنن الترمذي, كتاب المناقب عن رسول الله(. فلفظ الآخرين 
يدل بدلالة واضحة على وجود النبوة بعده صلى الله عليه وسلم . وأما الحديث "وَلَ تـقَُومُ السَّاعَةُ 
ابوُنَ قَريِبًا مِنْ ثَلَثيِنَ" )صحيح البخاري, كتاب المناقب(،  حَتَّى يـبُـعَْثَ دَجَّالُونَ كَذَّ
فاقرأ في شرحه ما كتب صاحب إكمال الإكمال شرح صحيح مسلم في سنة 828 
ما نصه:- هذا الحديث قد ظهر صدقه فإنه لوعد من تنبأ من زمنه صلى الله عليه وسلم بلغ هذا 

العدد ويعرف ذلك من يطالع التواريخ ولولا الإطالة لفعلنا ذلك.
وإن تعيين العدد يدل على إمكان مجيء نبي صادق وإلا لقال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن 
كل من يدّعي النبوة يكون كذابا دجالا بدون أن يذكر عددا معينا، وأما قول النبي 
أنه لا يكون بعده نبي  صلى الله عليه وسلم لو كان بعدي نبي لكان عمر، فلا يدل قطعا على 



78

لأن "بعد" قد يستعمل بمعنى"مع" كما ذكر مؤلف أقرب الموارد ما نصه:- وبعد 
نقيض قبل وقد يرد بمعنى مع وكما ورد في الأحاديث بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعلي 
رضي الله عنه إلا أنه لا نبي بعدي، وفي رواية ثانية: إلا أنه ليس معي نبي، فيكون 
معنى الحديث لو كان معي نبي لكان عمر )2( وقد يستعمل لفظ بعد للمرتبة 
وفي معنى غير وسوى، يقول الله تعالى: * فبَِأَيِّ حَدِيثٍ بـعَْدَهُ يـؤُْمِنُونَ* ، والآية: * 
مَا يـفَْتَحِ اللَّهُ للِنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يمُْسِكْ فَلَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بـعَْدِهِ*  
)فاطر: 3(، فمعنى الحديث لو لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم نبيا لكان عمر يستحق أن 
يكون نبيا لأنه وافق رأيه في عدة مسائل مع القرآن المجيد في مسألة تحريم الخمر 
والحجاب وغيرهما، وتفسر هذه الرواية الثانية في معناها في الجزء الخامس من 
مشكاة المصابيح بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعمر رضي الله عنه )لو لم ابعث لبعثت 
يا عمر( فلا يدل هذا الحديث على أن باب النبوة مسدود بالكلية بعد رسول الله 
عَاشَ  "لَوْ  الكبيرة  الموضوعات  القاري في كتابه  الملا علي  الإمام  صلى الله عليه وسلم وإن قول 
إِبـرْاَهِيم ابِْن النَّبِيّ صلى الله عليه وسلم لَكَانَ صِدِّيقًا نبَِيًّا"، وكذا لو صار عمر نبيا لكانا من أتباعه 
صلى الله عليه وسلم يدل على أنه من الجائز مجيء نبي بعده إذا كان من أتباعه )3( وإن هذا 
الحديث كما قال الترمذي غريب، وإذا سلمنا فرضا بصحة استدلال الخصم من 
هذا الحديث فيكون هذا الحديث والحديث الذي ورد فيه بأن المسيح الموعود 
يكون نبيا، ولو كان شيء سابق القدر لسبقته العين والحديث لا يرد القضاء إلا 

الدعاء فلا يدل هذا الحديث على عدم إمكان نبوة المسيح الموعود.
وأما الحديث أنا العاقب والعاقب الذي ليس بعده نبي فتفسير العاقب ليس من 
رسول الله صلى الله عليه وسلم كما هو مذكور في الجزء الخامس من المرقاة ما نصه:- ظاهر أن 
هذا تفسير للصحابي ومن بعده وفي شرح مسلم قال ابن الأعرابي: العاقب الذي 
يخلف في الخير من كان قبله - ويمكننا أن نقول في تأويل هذا الحديث أن 
المراد من بعدي بعد زمن نبوته - وبما أن زمن رسالته ممتد إلى يوم القيامة فلا 
يمكن وجود نبي مستقل صاحب شرع جديد. ولكن يجوز وجود نبي بعده في 
زمنه إذا كان تحت حكم شريعته ومن أمته مجدد لدينه. ومثل هذا النبي لا يـعَُدُّ 



79

على حدة من رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقول الله تعالى في القرآن المجيد بأن نفرا من الجن 
لما سمعوا القرآن ورجعوا إلى قومهم. * قاَلُوا ياَ قـوَْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أنُْزلَِ مِنْ بـعَْدِ 
مُوسَى*  )الَأحقاف: 31(، فلم يذكروا الأنبياء الذين بعثوا بين موسى وبين رسول 
الله صلى الله عليه وسلم والصحف التي أوتوها لأنهم كانوا تابعين لشريعة موسى عليه السلام وزمن 

شريعته كان ممتدا إلى بعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم فافهم!.

ملخص في ختم النبوة
نقل مؤلف النصيحة تفسير آية خاتم النبيين من كتب التفاسير من دون أن يثبت خطأ 
ما ذهب إليه صاحب النداء في تفسير الآية فأرجو من القراء الكرام أن يراجعوه، وها 
أنا أكتب تفسير هذه الآية مختصرا راجيا من العقلاء المفكرين أن يحكموا بأنفسهم 

أي التفسيرين أقرب إلى الصواب وأكثر تعظيما وأرفع شأنا لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم .
لا يخفى أن الآية: * مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أبَاَ أَحَدٍ مِنْ رجَِالِكُمْ*  )الأحزاب: 41(، نزلت 
في السنة الخامسة من الهجرة حين تزوج بزينب. وفي السنة العاشرة حين توفي 
ابنه إبراهيم قال: "لَوْ عَاشَ إِبـرْاَهِيم لَكَانَ صِدِّيقًا نبَِيًّا"، وقد سلم مؤلف النصيحة 
بصحة هذا الحديث فظهر من قوله صلى الله عليه وسلم أنه لم يفهم من خاتم النبيين انقطاع النبوة 
بالكلية بل فهم عكس ذلك، بأن نوعا من النبوة باق بعده ولأجل هذا قال في حق 
ابنه لو عاش لكان نبيا. وأما القول بأن موته يدل على أنه لا نبي بعده لأنه لو كان 
من الممكن وجود نبي بعده لما مات فخطأ محض، إذ ليس بضروري أن يكون 
ابن النبي نبيًّا كما لا يخفى على من طالع تاريخ الأنبياء، وثانيا إذا كان الله أمات 
إبراهيم مخافة أن يكون نبيا فلماذا خلقه أولا، ثم احتاج إلى إماتته؟ أما كان يعلم 
قبل خلقه بأنه إذا خلق يكون نبيا ووجود نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم مستحيل وبلا داع. 
ثم لا يخفى أن قول محمد صلى الله عليه وسلم في حق ابنه في مقام المدح ولو كان وجود النبوة 
مستحيلا بعده فما معنى المدح والثناء بأمر مستحيل، وإذا كان قصد رسول الله 
صلى الله عليه وسلم من قوله هذا إظهار عدم بقاء النبوة بعده فكان أولى أن يقول لو عاش إبراهيم 
الذي  المفهوم  للتعبير عن  أدعى  الجملة كانت  أن هذه  نبيا، ولا شك  لما كان 



80

تذهبون إليه. إذ لو أن زمرة الأنبياء ممتنع وجودهم بعد حضرته لكان القول في نبوة 
ابنه لغوًا لا معنى له، وإن قولنا لو عاش زيد لكان نابغة معناه التسليم بوجود النوابغ 
بالكلية  انقطع وجودهم  النوابغ قد  فإذا كانت  وإمكان صيرورة زيد من جملتهم، 
وأصبح غير ممكن أن يكون أحد نابغة لكان قولنا في زيد قولا باطلا لا معنى له 

قطعيا فافهم!.
 )2( وكذلك لم تفهم عائشة رضي الله عنها من خاتم النبيين انقطاع النبوة بالكلية 
كما يدل عليه قولها قولوا خاتم الأنبياء ولا تقولوا لا نبي بعده وقد ذكر مؤلف 
النصيحة في ص7 ولكنه لما رأى أن هذا القول مصرح بأن تفسير خاتم النبيين 
بانقطاع مطلق النبوة بعده ليس بصحيح افترى عليها وقال أنها ارادت بقولها بهذا 

نزول عيسى عليه السلام.
وأما الرواية الثانية التي رواها ابن أبي شيبة عن الشعبي أن رجلا قال عند المغيرة 
بن شعبة صلى الله على محمد خاتم النبيين لا نبي بعده، فقال المغيرة حسبك 
إذا قلت خاتم النبيين فإنا كنا نُحدث أن عيسى عليه السلام خارج فإن هو خرج 
تفسير  أن  على  واضحة  بدلالة  تدل  هي  فبصورة صحتها  وبعده  قبله  فقد كان 
خاتم النبيين باستحالة نبي بعده ليس بصحيح وإن المسيح الموعود يكون نبيا، 
وأما أمر ظهور عيسى عليه السلام فمن المغيبات ولا يمكن للإنسان أن يعرف 
ابن  أسيد  المنام  في  رأى  الله  رسول  أن  انظروا  قبل حصوله.  النبأ  وقوع  كيفية 
أبي العيص واليا على مكة مسلما فمات على الكفر وكانت الرؤيا لولده عتاب2 
)تاريخ الخميس الجزء الثاني( كذلك اعتقد اليهود حسب الروايات الواردة في 
عليه  المسيح  قبل ظهور  السماء  السلام من  عليه  الياس  بنزول  المقدسة  كتبهم 
السلام ولكنه لم ينزل، وتم نبأ نزوله في وجود يحيى عليه السلام فلذلك لسنا 

مكلفين بأن نعتقد بصحة هذا الحديث.
)3( وكذلك جل ما فهم العلماء العظام والأئمة الكبار هو أن معنى خاتم النبيين 
أنه لا يأتي بعده نبي ينسخ ملته ولم يكن من أمته. يجوز مجيء نبي بعده إذا كان 
2 وقد رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم  أبا جهل في الجنة. فقال عليه الصلاة والسلام ما لأبي جهل والجنة؟ فلما أسلم عكرمة 

أول بذلك.  )انتهى الحديث بمعناه( - منه



81

تحت حكم شريعته ومن أمته، ونصوص وأقوال والعلماء مذكورة في النداء ولهذا 
أكتفي هنا بذكر أسمائهم وأسماء الكتب التي ذكرت فيها عقيدتهم هذه.

)1( عائشة رضي الله عنها - تكملة مجمع بحار الأنوار. در المنثور.
)2( الشيخ الأكبر محيي الدين ابن العربي - الفتوحات المكية وفصوص الحكم.

)3( مولانا جلال الدين الرومي- المثنوي.
)4( الإمام الرباني مجدد الالف الثاني- مكتوبات الإمام الرباني.

)5( الإمام عبد الله طاهر رحمه الله - تكملة مجمع بحار الانوار.
)6( العارف الرباني الإمام عبد الكريم بن إبراهيم الجيلاني - الإنسان الكامل.

)7( الإمام عبد الوهاب الشعراني - اليواقيت والجواهر.
)8( شاه ولي الله المحدث مؤلف حجة الله البالغة - تفهيمات إلهية.

)9( حضرة العلامة السيد عبد الحي اللكهنوي - دافع الوسواس في أثر ابن عباس.
 - العربية  ديوبند  مؤسس كلية  قاسم  محمد  السيد  العلامة  حضرة   )10(

الناس. تحذير 
فها أنا أسأل أصحاب الردود الثلاثة عن هؤلاء العلماء الأعلام الذين يعتقدون بأن 
ألفاظ خاتم النبيين ولا نبي بعدي وأن الرسالة والنبوة قد انقطعت، فلا رسول بعدي 
ولا نبي كل ذلك لا يدل إلا على انقطاع نبوة التشريع. فهل هؤلاء العلماء الكبار 
الذين اعتقدوا مثلما يعتقد الاحمديون هم كفار غير مسلمين؟ وما بال أصحاب 
الردود الثلاثة يصمون آذانهم عن الجواب على هذا السؤال الموجه إليهم في النداء؟
تفسير الآية: غير خاف أن هذه الآية كما ورد في الترمذي عن عائشة رضي الله 
عنها نزلت لما تزوج النبي صلى الله عليه وسلم زينب وقالوا تزوج حليلة ابنه، فرد الله عليهم بقوله: * 
مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أبَاَ أَحَدٍ مِنْ رجَِالِكُمْ*  )الأحزاب: 41(، وبما أن هذا الجواب كان 
مورد شبهة فاستدركها بحرف لكن وتلك الشبهة كما قال الشهاب علي البيضاوي 
في الجزء السابع ص175 )أنه لما نفيت أبوته مع اشتهار أن كل رسول أب لأمته، 
ربما يوهم نفي رسالته فاستدرك ذلك فعلم منه أن المنفي الأبوة الحقيقية( فأثبت 
أبوته الروحانية من حيث أنه نبي ورسول. قال صاحب فتح البيان في تفسير هذه 



82

الآية )حاصله ما كان محمد أبا أحد حقيقة من رجالكم ولكنه أب لكم من حيث 
أنه يجب له التوفير والطاعة لأنه رسول الله( ولما زالت الشبهة الناشئة من الجملة 
الأولى ذكر خاتم النبيين لإظهار فضيلة رسول الله صلى الله عليه وسلم على بقية الرسل، لأنه بتقرير 
رسالته لم يثبت إلا أنه أبو المؤمنين كما أن الأنبياء الآخرين كانوا آباء لأممهم، 
ولكن الله أظهر فضيلته بأنه ليس أبا للمؤمنين فحسب بل هو أبو الأنبياء أيضا، ولا 
يمكن لأحد أن يحوز بعده درجة النبوة بغير اتباعه وطاعته وكونه خادما لشريعته. 

ولا يمكن أن يثبت صدق نبوة الأنبياء إلا بواسطته.
ولفظ الخاتَم بفتح التاء وكسرها حلي للإصبع وإنه يلبس للزينة، فمعنى خاتم النبيين 
الذين  للأنبياء  محمدا صلى الله عليه وسلم صار كالخاتم  أن  هو  البيان  فتح  ذكر صاحب  كما 
يختمون به ويتزينون بكونه منهم، وكذلك ورد في مجمع البحرين ما يأتي:- محمد 
الخاتم  الزينة مأخوذ من  فالفتح بمعنى  التاء وكسرها  فيه فتح  النبيين يجوز  خاتم 
الذي هو زينة للابسه، فالانبياء بكونه منهم ويتفاخرون بوجوده المبارك فيهم كما 
أن العائلة تفتخر برجل كبير فيها، فكما أن رئيس القبيلة ورئيس العائلة زينة القبيلة 

والعائلة، كذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم زينة للانبياء فافهم!.
وهناك وجه شبه آخر كون رسول الله صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وبين الخاتم الحقيقي، لأن 
على  للتصديق  المستعملة  للآلة  اسم  هو  للإصبع، كذلك  هو حلي  الخاتم كما 
اتخذ خاتما ونقش  الله صلى الله عليه وسلم كان  بأن رسول  القراطيس، كما ورد في الأحاديث 
فيه محمد رسول الله، لما أُخبر بأن الروم لا يقبلون الكتاب إلا مختوما. فيكون 
معنى خاتم النبيين مصدقهم، فالنبي الذي لا يكون عليه ختم تصديق رسول الله 
صلى الله عليه وسلم لا يعد رسولا صادقا، وهذه حقيقة لا تنكر أبدا لأنه لو لم يبعث رسول الله 
صلى الله عليه وسلم لم يكن في إمكان أحد أن يثبت نبوة الأنبياء وما كنا لنؤمن بالأنبياء الذين 
أرسلوا إلى أمم مختلفة لو لم ينزل في القرآن المجيد: * وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ 
قبله  يأتي بعده يكون مصدقا لمن  الذي  النبي  رَسُولً*  )النحل: 37(، وكذلك 

مؤيدا لشريعته.
وقد يستدل بعض الناس من وضع الخاتم في نهاية المكتوب على أن معنى خاتم 



83

العربية  باللغة  إلمام  له  من  ولكن كل  مطلقا،  بعده  نبي  لا  وانه  آخرهم  النبيين 
يعلم جيدا أن لفظ الخاتم لم يوضع بمعنى الإنهاء أبدا، وما أخذوا هذا المعنى 
من وضع الخاتم في نهاية المكتوب. فكيف يجوز لنا أن نترك معناه الحقيقي 
وهو التصديق ونأخذه في معنى الإنهاء في المرتبة الثالثة، ومع ذلك إذا أخذناه 
المكاتيب  الخاتم على  الحقيقي من وضع  الغرض  الإنهاء مع مراعاة  في معنى 
وهو التصديق، يكون معناه بأن محمدا صلى الله عليه وسلم آخر مصدق للنبيين وظاهر أن هذا 

المعنى أيضا لا يخالف تفسيرنا.
الطابع، فيكون معناه كما قال مؤلف مقدمة  الخاتم بمعنى  إذا أخذنا لفظ  وأما 
التعليم ونصه ما يلي:- وفي الحيثية الثانية هو الخاتم للنبيين يطبعهم بطابع نبوته 
الحياة  الأمة  تنال  رسالته  بفيوض  أي  وآثارها،  نقوشها  بجميع  روحانيته  فترتسم 
الروحانية وتتهيأ لهم أسباب الانبعاث والارتقاء، فهو بهذا الاعتبار بمثابة أبيهم وهم 
له أبناء روحانيون، وبما أنه حائز على صفة الخاتم فهو يطبع الأنبياء بطابع نبوته 
فيصوغهم على صوغه ويكيفهم على هويته الروحانية الكاملة فيتكامل به ارتقاؤهم 
وتتجلى فيهم صفات النبوة المحمدية بأحسن ما يكون بفضل تأثيره القوي، لذلك 
فهو بهذا الاعتبار أبو الأنبياء وهذه الأبوة كما قلت سابقا لا تتحقق إلا إذا سلمنا 

ببعثة الأنبياء بعده ومن أمته؟؟
وان لفظ الخاتم كما قلت سابقا، لم يوضع في الأصل لمعنى النهاية أو الإنهاء 
ولكنه قد يستعمل في معنى النهاية والتمام وليس بمعنى الانقطاع كما قال ابن 
خلدون ما نصه:- وقد يطلق على النهاية والتمام ويكون من معنى النهاية والتمام 
من  وهو  به  العمل  يتم  إنما  الكتاب  ونفوذه كأن  المكتوب  ذلك  بمعنى صحة 
مصحح  أنه  بمعنى  متممهم  النبيين  خاتم  معنى  فيكون  بالتمام،  ليس  أي  دونه 
للأنبياء ومصدقهم لأن نبوتهم لم تكن لتصح وتثبت بدونه، وكذلك قال الراغب 
أي  بمجيئه(  تممها  أي  النبوة  النبيين لأنه ختم  )وخاتم  مفرداته  في  الأصفهاني 
أن النبوة ببعثته وصلت إلى درجة النهاية والتمام حيث ما بقيت مرتبة فوق مرتبة 

نبوته يرجى حصولها. 



84

ثم يوجد هناك وجه شبه آخر بين كون رسول الله صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وبين الخاتم 
الله صلى الله عليه وسلم مستجمع  بالإصبع كذلك رسول  الخاتم يحيط  أن  الحقيقي، وهو كما 
ولإظهار  الإطلاق  على  وأفضلهم  أكملهم  وهو  وكمالاتهم  الأنبياء  مزايا  لجميع 
الكمال يستعمل لفظ الخاتم في اللغة العربية وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي رضي 
الله عنه أنا خاتم الأنبياء وأنت يا علي خاتم الأولياء، وكذلك يقول الشاعر: فجع 
الفقهاء  وخاتم  المحدثين  خاتم  لفظ  يستعمل  وكذلك  الشعراء،  بخاتم  القريض 
الكلمة والأمثلة  يراد منه الاخر بكل معنى  الشهداء ولا  المحققين وخاتم  وخاتم 

كثيرة بهذا المعنى وقد ذكر بعضها في نداء عام.
فالحاصل أن لفظ الخاتم لا يوجد في معانيه العديدة المذكورة ما يدل على معنى 
الانهاء إلا معنى واحد فحصره في معنى الانهاء من دون أن توجد في الآية قرينة 
تخصه بهذا المعنى وترك معانيه الأخرى العديدة ظلم صريح، ومع ذلك فإن معنى 
الإنهاء أيضا يمكننا بكل سهولة أن نجعله مطابقا للمعاني الأخرى وذلك بأن لا 
نأخذ حرف "الـ" في النبيين للاستغراق كما في آية ويقتلون النبيين. وقد قرر جميع 
العلماء الذين اعتقدوا بمجيء عيسى عليه السلام أن المراد من النبيين في خاتم 

النبيين المشرعون لا غير.
ولا يخفى أن الأحاديث تخبر عن حصول الاختلاف الشديد في الأمة وظهور 
فتنة الدجال ولا يأتي الأنبياء إلا عند ظهور الفساد في العالم وكثرة الاختلاف، 
حين يصعب على الإنسان أن يميز الحق من الباطل، ولأن الأسباب المقتضية 
لبعثة نبي كانت لابد من تحققها في الأمة ولذلك سمي الموعود في الأحاديث 
بالنبي والحكم وكذلك الآيات الأخرى تدل على بقاء النبوة في خير الأمم، وإن 
هذا الإصرار على انقطاع نعمة النبوة ليس إلا مثل إصرار الذين اعتقدوا بانقطاع 
المؤمن:  في سورة  تعالى  الله  قال  السلام كما  عليه  يوسف  بعد  والرسالة  النبوة 
* وَلَقَدْ جَاءكَُمْ يوُسُفُ مِنْ قـبَْلُ باِلْبـيَِّنَاتِ فَمَا زلِْتُمْ فِي شَكٍّ مِمَّا جَاءكَُمْ بِهِ حَتَّى 
اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ  بـعَْدِهِ رَسُولً كَذَلِكَ يُضِلُّ  مِنْ  اللَّهُ  يـبَـعَْثَ  لَنْ  قـلُْتُمْ  إِذَا هَلَكَ 

مُرْتاَبٌ*  )غافر: 35(.



85

والنبوة التي نعتقد ببقائها في خير الأمم لا تقدح في شأن محمد صلى الله عليه وسلم بل تزيد في 
شرفه وفضله لأن كمال النبي لا يتحقق إلا بكمال الأمة، وفضيلة الأستاذ لا تظهر 

إلا بفضل التلميذ، يقول أحمد المسيح الموعود ما نصه:
وأنبيائه،  الله  أفضل رسل  الذي هو  نبينا  النبوة ختم كمالاتها على  "ونعني بختم 
ونعتقد بأنه لا نبي بعده إلا الذي هو من أمّته ومن أكمَلِ أتباعه، الذي وجد الفيضَ 
كله من روحانيته وأضاء بضيائه. فهناك لا غير ولا مقام الغيرة، وليست بنبوة أخرى 
ولا محلَّ للحيرة، بل هو أحمَدُ تجلّى في سَجَنْجَلٍ آخرَ، ولا يغار رجل على صورته 
التي أراه الله في مِرْآة وأظهَرَ. فإن الغيرة لا تهيج على التلامذة والأبناء، فمن كان 
من النبي.. وفي النبي.. فإنما هو هو، لأنه في أتمّ مقام الفناء، ومصبَّغ بصبغته 
ومُرْتَدٍ بتلك الرداء، وقد وجَد الوجودَ منه وبلَغ منه كمالَ النشوّ والنماء. وهذا هو 
الحق الذي يشهد على بركات نبينا، ويري الناسَ حُسْنَه في حُلل التابعين الفانين 
فيه بكمال المحبة والصفاء، ومن الجهل أن يقوم أحد للمِراء، بل هذا هو ثبوت 
من الله لنـفَْيِ كونهِ أبتـرََ، ولا حاجة إلى تفصيل لمن تدبّـَرَ. وإنه ما كان أبا أحد 
من الرجال من حيث الجسمانية، ولكنه أب من حيث فيض الرسالة لمن كمّل 
في الروحانية. وإنه خاتم النبيين وعَلَمُ المقبولين. ولا يدخُل الحضرةَ أبدا إلا الذي 
معه نقشُ خاتمه، وآثار سنته، ولن يقُبَل عمل ولا عبادة إلا بعد الإقرار برسالته، 
والثباتِ على دينه وملته. وقد هلك من تركه وما تبِعه في جميع سننه، على قدر 
وُسْعِه وطاقته. ولا شريعةَ بعده، ولا ناسخَ لكتابه ووصيته، ولا مبدِّلَ لكلمته، ولا 
قَطْرَ كمُزْنتِه. ومن خرج مثقالَ ذرةّ من القرآن، فقد خرج من الإيمان. ولن يفلح 
أحد حتى يتّبع كلَّ ما ثبت من نبينا المصطفى، ومن ترَك مقدار ذرة من وصاياه 
فقد هوى. ومن ادّعى النبوة من هذه الأمة، وما اعتقد بأنه ربُّيَ من سيدنا محمدٍ 
خيرِ البريةّ، وبأنه ليس هو شيئا من دون هذه الأسوة، وأن القرآن خاتم الشريعة، 
فقد هلك وألحَقَ نفسه بالكفَرة الفجَرة. ومن ادعى النبوة ولم يعتقد بأنه من أمته، 
وبأنه إنما وجَد كلَّ ما وجَد من فيضانه، وأنه ثمرة من بستانه، وقطرة من تـهَْتَانهِ، 
وأعوانه".  وأتباعه  أنصاره  عليه وعلى  الله  ولعنة  ملعون  فهو  لمعانه،  من  وشَعْشَعٌ 



الفصل الرابع
في

وفاة المسيح الناصري



87

ولقد ذكر صاحب النداء خمس  آيات  من القرآن المجيد تدل على وفاة عيسى 
تمنع  الصحيحة  والاحاديث  المجيد  القرآن  من  اوجه  عشرة  وذكر  السلام  عليه 
رجوعه إلى هذا العالم ولكن لم يرد عليها بشيء أصحاب الردود الثلاثة إلا مؤلف 

النصيحة فإنه ذكر آية إني متوفيك وآية فلما توفيتني فحسب.
فلذلك لا يحق لنا أن لا نلتفت إلى الروايات التي ذكروها لأنهم لم ينقضوا الأدلة 
التي أوردها صاحب النداء لإثبات وفاة عيسى عليه السلام ولأن جوابها موجود 
في نداء عام وميزان الأقوال. وقد ذكرنا فيهما أن الموعود سمي بابن مريم لأجل 
الشيء بما يشابهه في  السلام وتسمية  المسيح عيسى عليه  بينه وبين  المشابهة 
أكثر خواصه وصفاته جائز حسن. وكذلك قد سألت العلماء منذ سنتين ونصف 
في كتابي ميزان الأقوال عشرين سؤالا تتعلق بنزول المسيح وظهور الدجال ولكن 
لم يقدر أحد أن يجيبني عليها إلى الآن، فمن يريد التفصيل في هذه المسائل فعليه 

أن يطالع كتاب حياة المسيح ووفاته وميزان الأقوال ونداء عام.
وأما عزو مؤلف النصيحة صاحب النداء إلى الخيانة في نقل العبارة من الكشاف 
فيدل على شدة غباوته، لأن استشهاد صاحب النداء من قول الزمخشري بأنه فسر 
متوفيك بمعنى مميتك حتف أنفك، والعبارة الأولى أي مستوفي أجلك الخ.. مآله 
الموت الطبيعي، وأما بقية الأقوال فلا يقول بها الزمخشري بل عنده كلها ضعيفة 

فافهم إن كنت من العاقلين.
وترك ما نقل صاحب النداء مارواه البخاري في تفسير هذه الآية عن ابن عباس 
متوفيك مميتك لأنه كان مخالفا لفهمه السقيم، وقد تحدينا مرارا كل إنسان بأن 
إذا كان  الروح  وقبض  الموت  معناه سوى  ليس  التفعل  باب  من  إذا كان  التوفي 
المعنى  عن  قرينة صارفة  ثمة  وليس  الأرواح  ذوي  من  والمتوفى  الله  هو  المتوفي 
الذي وضع له )كالمنام أو الليل مثلا( ولا يوجد في اللغة العربية مثال واحد للفظ 
التوفي يدل على غير الموت في مثل هذه التراكيب: وها إني أذكر بعض الأمثلة 

من القواميس والقرآن المجيد والاحاديث.
توفى الله فلانا أي قبض روحه: )أقرب الموارد توفاه الله أي قبض روحه( )القاموس: 



88

توفاه الله إذا قبض نفسه(، )لسان العرب: توفاه الله أي قبض روحه أماته الوفاة 
الموت(، )مصباح: توفاه الله أي قبض روحه( )منتهى الأرب(. 

أزَْوَاجًا*  )البقرة: 235(، *  مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ  يـتُـوََفّـَوْنَ  يقول الله تعالى:- * وَالَّذِينَ 
تـوََفّـَنَا مَعَ الْبَـرْاَرِ*  )آل عمران: 194(، * تـوََفّـَتـهُْمُ الْمَلَئِكَةُ*  )محمد: 28(، * 
تـوََفّـَتْهُ رُسُلنَُا*  )الأنَعام: 62(، * تـوََفّـَنَا مُسْلِمِينَ*  )الَأعراف: 127(، * وَإِنْ مَا 
نرُيِـنََّكَ بـعَْضَ الَّذِي نعَِدُهُمْ أوَْ نـتَـوََفّـَيـنََّكَ*  )الرعد: 41(، * تـوََفَّنِي مُسْلِمًا وَألَْحِقْنِي 
باِلصَّالِحِينَ*  )يوسف: 102(، * تـتَـوََفَّاهُمُ الْمَلَئِكَةُ*  )النحل: 29(، * وَمِنْكُمْ 
مَنْ يـتُـوََفَّى*  )الحج: 6(، * قُلْ يـتَـوََفَّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ*  )السجدة: 12(، * فَكَيْفَ 
إِذَا تـوََفّـَتـهُْمُ الْمَلَئِكَةُ*  )محمد: 28(، * وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللَّهَ الَّذِي يـتَـوََفَّاكُمْ*  )يونس: 
105(، وفي الأحاديث. "اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتْ الْحَيَاةُ خَيـرْاً لِي وَتـوََفَّنِي إِذَا كَانَتْ 
الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار(، "مَنْ  خَيـرْاً لِي" )صحيح مسلم, كتاب  الْوَفاَةُ 
يمَانِ" )سنن الترمذي, كتاب الجنائز عن رسول الله(، وقد  تـوََفّـَيـتَْهُ مِنَّا فـتَـوََفَّهُ عَلَى الِْ
ورد لفظ التوفي في الأحاديث مئات من المرات وما استعمل إلا بمعنى قبض الروح 
فقط ولم يوجد أبدا استعماله في اللغة بمعنى الرفع إلى السماء بالجسد العنصري. 

وإلا فاذكروا مثالا واحدا إن كنتم صادقين.
وأما الآية: * فـلََمَّا تـوََفّـَيـتَْنِي كُنْتَ أنَْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ*  )المائدة: 118(، فيقول 
مؤلف النصيحة بأن صاحب النداء خالف جماهير المفسرين في تفسيرها، وأما 

معنى فلما توفيتني كما قال الخطيب الشربيني فبالرفع إلى السماء.
انظروا كيف ينبذون قول الله وقول رسوله وراء ظهورهم ويأخذون بأقوال المفسرين, 
إن صاحب النداء فسر هذه الآية بما فسر به رسول الله صلى الله عليه وسلم كما روى البخاري في 
تفسير هذه الآية عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم 
مَالِ فأَقَُولُ ياَ رَبِّ  وقال فيها "أَلَ وَإِنَّهُ يُجَاءُ بِرجَِالٍ مِنْ أمَُّتِي فـيَـؤُْخَذُ بِهِمْ ذَاتَ الشِّ
أُصَيْحَابِي فـيَـقَُالُ إِنَّكَ لَ تَدْريِ مَا أَحْدَثوُا بـعَْدَكَ فأَقَُولُ كَمَا قاَلَ الْعَبْدُ الصَّالِحُ وكَُنْتُ 
عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فـلََمَّا تـوََفّـَيـتَْنِي كُنْتَ أنَْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأنَْتَ عَلَى كُلِّ 
شَيْءٍ شَهِيدٌ، فـيَـقَُالُ إِنَّ هَؤُلَءِ لَمْ يـزَاَلُوا مُرْتَدِّينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فاَرَقـتْـهَُمْ" )صحيح 



89

البخاري, كتاب تفسير القرآن(, أي أنه كما أن الارتداد في الإسلام حصل بعد 
وفاة النبي صلى الله عليه وسلم كذلك الارتداد في المسيحية حصل بعد وفاة عيسى عليه السلام 
بعد وفاته  بأن الارتداد حصل  الحاضر فيكون جوابه  الوقت  قلنا بحياته في  فلو 

خلاف الحقيقة الراهنة ولا يمكن أن يكذب النبي.
فدلت هذه الرواية على أن محمدا صلى الله عليه وسلم وابن عباس رضي الله عنه والإمام البخاري 

فسروا فلما توفيتني فلما أمتّني.
فاعلموا يا معشر العلماء جيدا أننا نحن الأحمديين لا تهمنا أبدًا مخالفة تفسير 
المفسرين الذي لا تؤيده اللغة ولا الدين ولا العقل, والأمر الوحيد الذي يهمنا هو 
أن نخالف كتاب الله وأقوال رسوله، فكل تفسير يكون مخالفا لقول الله وقول 

رسوله ننبذه عرض الحائط ولا نبالي به.
وأما معنى الرفع في آية "ورافعك إلي" و"بل رفعه الله إليه" فرفعة المقام والدرجات 
والتقريب إليه لأن الله ليس متحيزا في مكان حتى يرفع إليه الاجساد المادية، ولا 
يكون معنى الرفع غير هذا إذا كان الله فاعله والمفعول أحد بني الإنسان كما قال 

مؤلف لسان العرب.
"وفي أسماء الله الرافع الذي يرفع المؤمنين بالإسعاد وأولياءه بالتقريب" وكذلك 
هَوَاهُ*   وَاتّـَبَعَ  الَْرْضِ  إِلَى  أَخْلَدَ  وَلَكِنَّهُ  بِهَا  لَرَفـعَْنَاهُ  شِئـنَْا  وَلَوْ   * تعالى:  الله  قال 
)الَأعراف: 177(. * فِي بـيُُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تـرُْفَعَ*  )النور: 37(، * يـرَْفَعِ اللَّهُ 
في  وقال   ،)12 )المجادلة:  دَرَجَاتٍ*   الْعِلْمَ  أوُتوُا  وَالَّذِينَ  مِنْكُمْ  آمَنُوا  الَّذِينَ 
أنه  والظاهر   ،)58 )مريم:  عَلِيًّا*   مَكَاناً  وَرَفـعَْنَاهُ   * السلام:  عليه  إدريس  حق 
لا يمكن لمحقق أن يقول برفع إدريس عليه السلام حيا الى السماء لأن لكل 
إنسان موتا مقدرا لقوله تعالى: * كُلُّ نـفَْسٍ ذَائقَِةُ الْمَوْتِ* ، والآية: * ثمَُّ إِنَّكُمْ 
تـبُـعَْثوُنَ*  )المؤمنون: 16-17(، ولا  الْقِيَامَةِ  يـوَْمَ  إِنَّكُمْ  لَمَيِّتُونَ * ثمَُّ  ذَلِكَ  بـعَْدَ 
يجوز للإنسان العيش في السموات لقوله تعالى: * فِيهَا تَحْيـوَْنَ وَفِيهَا تَمُوتوُنَ*  
أي   ،)56 )طه:  نعُِيدكُُمْ*   وَفِيهَا  خَلَقْنَاكُمْ  مِنـهَْا   * وآية:   ،)26 )الَأعراف: 
القرآن المجيد ذكر نزوله وموته ودفنه في الأرض فأثبت  الأرض. ولا نجد في 



90

بالضرورة أن المراد من الرفع ليس إلا الإماتة بالإكرام ورفع الدرجات. 
وفي الأحاديث:- "إنَّ اللَّه يـرَْفَع بِهَذَا الْكِتَاب أقَـوَْامًا وَيَضَع بِهِ آخَريِنَ" )فتح الباري 
بشرح صحيح البخاري, كتاب الأحكام(، "إِنَّ حَقًّا عَلَى اللَّه أَنْ لَ يـرَْفَع شَيـئًْا إِلَّ 
وَضَعَهُ" )عون المعبود شرح سنن أبي داود, كتاب الأدب(، الدعاء بين السجدتين- 
"رَبِّ اِغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَاجْبـرُْنِي وَارْزقُْنِي وَارْفـعَْنِي" )تحفة الأحوذي بشرح جامع 
مسلم,  اللَّهُ" )صحيح  رَفـعََهُ  إِلَّ  للَِّهِ  أَحَدٌ  تـوََاضَعَ  "وَمَا  الصلاة(،  الترمذي, كتاب 
السابعة"  السماء  إلى  الله  رفعه  العبد  تواضع  "إذا  والآداب(،  والصلة  البر  كتاب 
)كنز العمال(، "الَْزْدُ أُسْدُ اللَّهِ فِي الَْرْضِ يرُيِدُ النَّاسُ أَنْ يَضَعُوهُمْ وَيأَْبَى اللَّهُ إِلَّ 
للَِّهِ  يـتَـوََاضَعُ  "مَنْ  الله(،  رسول  عن  المناقب  الترمذي, كتاب  )سنن  يـرَْفـعََهُمْ"  أَنْ 
سُبْحَانهَُ دَرَجَةً يـرَْفـعَُهُ اللَّهُ بِهِ دَرَجَةً وَمَنْ يـتََكَبّـَرُ عَلَى اللَّهِ دَرَجَةً يَضَعُهُ اللَّهُ بِهِ دَرَجَةً 
أَسْفَلِ السَّافِلِينَ" )سنن ابن ماجه, كتاب الزهد(، فالحاصل أن  يَجْعَلَهُ فِي  حَتَّى 
الرفع ليس بالجسد وإلا فليأت الخصم بمثال واحد خلاف هذا. ولذلك بالرغم عن 
اعتقاد الكثيرين بحياة المسيح عيسى عليه السلام في السماء بجسده العنصري، 
قد اضطر بعض المفسرين إلى القول بأن معنى الرفع في الآية يحتمل التشريف 
أيضا كما قال الراغب الاصفهاني في مفرداته )وتارة في المنزلة إذا شرفتها نحو 
قوله: * وَرَفـعَْنَا بـعَْضَهُمْ فـوَْقَ بـعَْضٍ دَرَجَاتٍ* ، * نـرَْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ* ، * رَفِيعُ 
رَجَاتِ* ، * بَلْ رَفـعََهُ اللَّهُ * ، يحتمل رفعه إلى السماء ورفعه من حيث التشريف(  الدَّ
وإذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال، ولكن الحقيقة التي لا تنكر هي أن احتمال 

رفعه إلى السماء بجسده العنصري لا تساعده اللغة أبدا.
وان قال قائل بأن رفع الدرجات ورفع الروح بالإكرام بعد الموت لا يختص بعيسى 
عليه السلام ونقول نعم إن الله لم يذكر لفظ الرفع في حقه ليظهر أن الرفع من 
خصوصياته وإلا يلزم من لفظ متوفيك بأن الوفاة أيضا مختصة به "توضيح المرام 
)52(" ولا يلزم من عدم ذكر رفع الأنبياء الآخرين كونهم غير مرفوعين كما أنه لا 
يلزم من نفي الكفر عن سليمان عليه السلام خاصة في آية: * وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ 
ذكر  وإنما  بالله(  )والعياذ  الآخرين كفروا  الأنبياء  بأن  الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا* -  وَلَكِنَّ 



91

الله وفاة عيسى عليه السلام ورفعه ردا على قول اليهود بأنهم قتلوه وأثبتوا بذلك 
كذبه دعوى النبوة وأنه والعياذ بالله كان ملعونا بعيدا عن رحمة الله ولم ترفع روحه 
إلى الله مثل أرواح الأنبياء الكرام، وما كان اعتراض اليهود على عدم صعوده إلى 
السماء بجسده العنصري حتى نقول بأن الله كذبهم ورد عليهم بأنه أصعده بجسده 
العنصري إلى السماء. وإن آية: * مَا قـتَـلَُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ* ، في الحقيقة تفسير لطيف 
لآية: * مَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيـرُْ الْمَاكِريِنَ* ، * إِذْ قاَلَ اللَّهُ ياَ عِيسَى إِنِّي مُتـوََفِّيكَ 
وَراَفِعُكَ إِلَيَّ* ، ففي مقابلة ومكروا ذكر الله قولهم أنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم 
رسول الله وفي مقابلة ومكر الله والله خير الماكرين ذكر وما قتلوه وما صلبوه ولكن 
شبه لهم وفي مقابلة إني متوفيك ذكر وما قتلوه يقينا وفي مقابلة رافعك الي ذكر 
بل رفعه الله اليه. فإن الله رد على قولهم بأنهم قتلوه، بأنني توفيته حسب وعدي 
إياه، إني متوفيك وبزعم قتلهم إياه نسبوه إلى اللعنة، فرد الله عليهم بقوله بل رفعه 
إليه أي ليس هو بعيدا عن حضرة الله كما زعمتم بل هو مقرب لدى الله، وإن الله 
رفع روحه بعد وفاته كرفعه لأرواح المقربين الصالحين كما قال في آية أخرى: * ياَ 
أيَّـَتـهَُا النّـَفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ * ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ راَضِيَةً مَرْضِيَّةً * فاَدْخُلِي فِي عِبَادِي * 

وَادْخُلِي جَنَّتِي*  )الفجر: 31-28(.
وكذلك قال: * إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنـهََرٍ * فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ*  
)القمر: 55-56(. ومعلوم أن المتقين يكونون بعد وفاتهم في هذا المقام فيكون 
معنى بل رفعه الله إليه، بأن الله جعله مقربا لديه كما قال في حقه في آية أخرى 
ومن المقربين. ورفع روحه إليه بعد وفاته بالإكرام كما رفع روح إدريس عليه السلام 
بعد وفاته، والحقيقة أن كون عيسى عليه السلام مقربا لدى الله لم يكن ليثبت عند 
أعدائه اليهود إلا إذا ثبت بأنه مات موتا عاديا. فالآية بل رفعه الله إليه تتضمن 
وفاته وكونه مقربا لدى الله برفع روحه إليه وإدخاله زمرة أرواح الأنبياء المقربين، وقد 
رآه محمد صلى الله عليه وسلم في المعراج مع يحيى عليه السلام ولا شك أنه رأى روحيهما مع 
أرواح الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وإن اليهود لم ينكروا إلا رفعه الروحاني وما 
كان من مقصدهم من قتله وصلبه إلا إثبات كونه غير مرفوع إلى الله تعالى من 



92

حيث الروحانية، أي ليس له تعلق بالله وإن روحه لم ترفع إليه مثل رفع أرواح الأنبياء 
عليهم السلام، فرد الله عليهم بأنه كان مقربا لدينا ولم يكن مطرودا من رحمتنا كما 

تزعمون، كما تضمن الآية رفع الروح كنتيجة لكونه مقربا لدى الله تعالى فافهم.
ولما ثبت أن المسيح عيسى عليه السلام لم يرفع إلى السماء بجسده العنصري، 
نرجع إلى قوله تعالى: * وَمَا قـتَـلَُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ* ، ونقول أن نفي 
القتل والصلب عنه لا يستلزم منه نفي الموت لعدم انحصار وسائل الموت في 

القتل والصلب، لأن له أسبابا شتى من الأمراض وغيرها فافهم!.
وأما قول المفسرين بأن رجلا غير المسيح تحول بصورته وقتله اليهود على الصليب 
فلا يليق بالقبول لكونه ليس له سند ديني مطلقا ولأنه مخالف للتاريخ ويورد عليه 

اعتراضات شتى.
منها: أن حادثة الصلب وقعت قبل الإسلام بستمائة سنة تقريبا ولم يشهدها إلا 
النصارى واليهود وهم متفقون على أن المعلق على الصليب كان المسيح بذاته لا 
غيره فكيف يمكن للنصارى أن يقبلوا قولا مخالفا لما وصل إليهم بالتواتر ويخالف 

كتبهم المقدسة.
الوهية  مثل  الأساسية  المسائل  في  حتى  المسيحيين  فرق  اختلفت  قد  ومنها: 
المسيح وامه ولكنهم لم يختلفوا في مسألة صلب المسيح، فكيف يمكن أن يرد 

تواتر القومين من دون برهان قوي.
أو  اليهود  أخبرهم  هل  المسيح؟  غير  المعلق كان  بأن  القائلين  أخبر  من  ومنها: 
المسيحيون كلا؟ وهل أخبرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ كلا، فإذن منشأَ قولهم بأن المعلق 
كان غير المسيح اجتهادهم فقط من الآية ولكن شبه لهم. لأنهم فكروا بأن إنكار 
التواتر يستلزم إنكار جميع  حادثة الصلب مستحيل لأنها ثبتت بالتواتر، وإنكار 
الحقائق. حتى القرآن المجيد الموجود بين أيدينا هو ذلك القرآن الذي كان نزل 
على نبينا صلى الله عليه وسلم بالتواتر، لذلك لم يستطيعوا إثبات موت المسيح على الصليب لأن 
التوراة، وكان  المسيح حسب  اليهود في تكذيب  يستلزم صدق  قبول ذلك كان 
أنفك لا قتلا  إني متوفيك أي مميتك حتف  القرآنية مثل  أيضا للآيات  مخالفا 



93

بأيديهم والآية وما قتلوه يقينا. فللتخلص من هاتين الشبهتين، قالوا بموت المعلق 
على الصليب لكنه كان غير المسيح ألقي عليه صورته وشبهه.

فالظاهر أنهم فسروا هذه الآية بنية صادقة وإن كان اجتهادهم هذا خطأ ولا ضير في 
ذلك لأن المجتهد قد يخطيء ويصيب فإن أخطأ فله أجر وإن أصاب فله أجران. 
ولما لم يجدوا سندا تاريخيا لإثبات نظريتهم فيها، فاختلفوا اختلافا فاحشا حتى 
بلغت أقوالهم إلى خمسة عشر قولا تقريبا عن كيفية التشبيه ومن ألقي عليه الشبه.
ولقد ذكر ابن جرير سبع روايات يختلف بعضها عن بعض وقال في الأخير ان: 
أوَْلَى  هذه الأقوال أحد القولين اللذين ذكرناهما عن وهب بن منبه أن شبه عيسى 
عليه السلام ألُقي على جميع من كان في البيت، وقال الرازي بعد أن سرد روايات 

شتى "وهذه الوجوه متعارضة متدافعة والله أعلم بحقائق الأمور:.
وقد ذكر العلامة الألوسي البغدادي في تفسيره روح المعاني روايات مختلفة منها: 
ما روي عن ابن عباس رضي الله عنه أن رهطا من اليهود سبوه عليه السلام وأمه 
فدعا عليهم فمُسخوا قردة وخنازير، فبلغ يهودا رأس اليهود فخاف فجمع اليهود 
إلى  ورفعه  بيتا  السلام  عليه  جبريل  فأدخله  ليقتلوه  إليه  فساروا  قتله  على  فاتفقوا 
السماء ولم يشعروا بذلك فدخل طيطانوس ليقتله فلم يجده وأبطأ عليهم وألقى الله 

تعالى عليه شبه عيسى فلما خرج قتلوه وصلبوه.
وقال أبو علي الجبائي أن رؤساء اليهود أخذوا إنسانا فقتلوه وصلبوه على موضع 
عال ولم يمكنوا أحدا من الدنو منه، فتغيرت حليته وقالوا إنا قتلنا عيسى ليوهموا 
التبس  بذلك على عوامهم.. أو أن الضمير في شبه للأمر وشبّه من الشبهة اي 

عليهم الأمر بناء على ذلك القول.
 وكما ان ابا علي الجبائي أنكر وقوع شبه المسيح على احد كذلك قال العلامة 
ابو حيان الأندلسي في تفسيره المشهور البحر المحيط ما نصه: وقيل لم يلق شبهه 
على احد وإنما معنى     " ولكن شبه" لهم أي شبه لهم الملك الممخرق ليستديم 
بما نقص واحد من العدد، وكان بادر بصلب واحد وأبعد الناس عنه وقال هذا 
عيسى. وهذا القول ينبغي أن يعتقد في قوله ولكن شبه لهم، أما أن يلقي شبهه 



94

على شخص فلم يصح ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فيعتمد عليه وقد اختلف فيمن 
ألقي الشبه على الوجه دون اليدين وهذا )الاختلاف( مما يدفع الوثوق بشيء من 
ذلك، ولهذا قال بعضهم إن جاز أن يقال أن الله تعالى يلقي شبه إنسان على 

إنسان آخر فهذا يفتح باب السفسطة الخ.
الشبه على رجل آخر  إلقاء  في مسألة  اختلفوا  المفسرين  أن  مما ذكرنا  فظهر 
عليه  فترد  حقيقة  آخر  شخص  على  الشبه  ألقي  أنه  سلمنا  وإذا  المسيح  غير 

شكوك كثيرة.
منها: إذا كان الله رفع عيسى عليه السلام كما روى ابن جرير بأن شبهه ألقي على 
بعض أصحابه ورفع عيسى فقتل الذي تحول في صورة عيسى من أصحابه وظن 
أصحابه واليهود أن الذي قتل وصلب هو عيسى لما رأو من شبهه به وخفاء أمر 
عيسى عليه السلام لأنه رفعه.. فحكوا ما كان عندهم حقا، والأمر عند الله في 
الحقيقة بخلاف ما حكوا وكذلك ما روي عن ابن عباس بأن جبريل أدخله بيتا 
ورفعه منه إلى السماء ولم يشعروا بذلك، ولما ثبت أن اليهود لم يروه صاعدا إلى 
السماء والذي قتلوه كان يشبه المسيح في سحنته وجميع أطواره ومظاهره وهو لم 
ينكر كونه مسيحا فلا شك في كونهم على الحق ومعذورين عند الله تعالى في 
تكذيبه حسب شريعة التوراة، بأن الذي يموت على الصليب يكون ملعونا لعلمهم 
يخالف  السماء صريحا  إلى  بصعوده  علمهم  ولعدم  المسيح  هو  المصلوب  بأن 

القرآن المجيد.
ومنها: لماذا لم يستنجد هذا الشبيه بأقربائه ولم يطلب نجاته من الصلب بنفيه 
تفتش  لم  لماذا  المفسرين  بعض  يقول  حارسا كما  وإذا كان  نفسه  عن  الدعوة 
الحكومة عن ذلك الحارس. ثم كل ما ثبت من التاريخ هو أن المصلوب قام من 

القبر وبقي فيهم مدة فلماذا لم يخبرهم عن الحقيقة.
ومنها: أي حكمة كانت في القاء شبه المسيح على شخص آخر وإماتته؟ هل كان 
الله يقصد من عمله هذا التخلص من اليهود وجبر خاطرهم بأن لا يزعلوا منه لرفعه 

المسيح إلى السماء فاعطاهم مسيحا آخر ليصلبوه فرحين مسرورين.



95

ومنها: مادام المسيح رفع إلى السماء ولم يكن هناك أي خوف من تعدي اليهود 
عليه فأي حاجة كانت إلى إلقاء صورته على رجل آخر وقتله اللهم إلا أن نقول بأن 

الله خاف اليهود من أن يصعدوا إلى السماء ويقبضوا على المسيح هناك.
ومنها: لو كان أمر إلقاء الشبه صحيحا لما اختلف المفسرون في تعيين شخصيته 

وكيفية شبهه اختلافا فاحشا.
ومنها: لا يود أحد أن يهين صورة محبوبه فكيف أحب الله أن يلقي صورة محبوبه 
أن  به  أولى  فكان  وإهانته،  العدو  ذلك  تعذيب  أراد  الله  وإذا كان  عدوه؟  على 
يمسخه على صورة القرد أو الخنزير لا أن يجعله على شكل محبوبه، فاعلموا إذن 
أنه لا توجد في الآية قرينة تدل على كون الآية: شبه لهم، معناها صلب شبيهه 
ولم تكن صورة المسيح وشكله موضع الشك والشبهة قطعا ولا يوجد سند تاريخي 
ولم  الشريف،  أو شخصه  في شكله  شكّوا  الناس  إذا كان  فيما  منه  يظهر  قديم 
يكن الأمر هناك فوضى بل كانت حكومة منظمة موجودة وقد حوكم المسيح في 
المحكمة أمام الحاكم الروماني وكل ما نعلمه من التاريخ هو أن اليهود شكوا في 
موته صلبا ورغبوا إلى بيلاطس الحاكم الروماني أن يأمر بكسر عظامه حتى لا يعود 
إلى الحياة فلم يجب طلبهم هذا، لذلك لا ينبغي تفسير الآية إلا بما يطابق الواقع 
أي أنه شبّه صلبه وأعلن بين الناس أنه قد مات وكان حيا يرزق، وقد طلب اليهود 
من الحاكم أن يضبط القبر بالحراس مخافة أن يسرق تلاميذه جثته ويقولوا بأنه قام 
حيا لأنه كان يقول بأنه في اليوم الثالث يقوم، ولو كان اليهود واثقين بموته حقيقة 
فلم تكن هنالك حاجة إلى هذا القول، ولكنهم علموا بعدم موته على الصليب، 
وقد ذكر بعضها في الفصل الأول من كتاب حياة المسيح ووفاته تأليف السيد زين 

العابدين، وفي كتابنا البرهان الصريح في إبطال ألوهية المسيح.
وإن قال قائل بأنه لا يمكن لنا أن نتصور بأن يتعذب المسيح ويعلق على الصليب 
ويتألم عليه لمدة قصيرة فنقول أن المسيح عليه السلام لم يكن بدعا من الرسل، 
فجميع الرسل أوذوا من قبل أعدائهم كذلك هو أيضا أوذي من قبل اليهود كما أن 
إبراهيم عليه السلام ألقي في النار ولكن نجاه الله منها، ويوسف عليه السلام ألقي 



96

في غيابه الجب ولكن الله حفظه، وكما أن سيد الرسل محمدا صلى الله عليه وسلم تألم وتعذب 
13 سنة وضرب بالحجارة وكابد أشد أنواع التعذيب وأصيب بجرح بليغ في غزوة 
ابن  المسيح  محمد. كذلك  قتُل  قد  والله  محمد  قتُل  قالوا:  الكفار  حتى  أحد 
مريم علق على الصليب وتحمل التكاليف لمدة وجيزة ولما أنزل كان مغشيا عليه 
فحسب. وأعلن اليهود قتله مع أنه لم يكن ميتا في الحقيقة ولكن شبّه لهم ونجا 
من الموت على الصليب وذهب إلى بلاد أخرى وعاش كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم مائة 
وعشرين سنة ودفن في الأرض كبقية البشر، فلا عجب إذن فكل نبي أو مصلح 
كابد العذاب والآلام ولم يكن المسيح إلا واحدا من هؤلاء وقد اقتضت مشيئة 
الله، هذا لعلمه أنه يتُخذ إلها من دونه لكي يكون تألمه وتعذيبه على أيدي اليهود 

دليلا على كونه بشرا عاجزا لا يقدر أن يدافع عن نفسه.
ثم ذكر مؤلف النصيحة الحديث الآتي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: "أَلَ إِنَّ مَنْ 
قـبَـلَْكُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ افِـتْـرََقُوا عَلَى اثِـنْـتَـيَْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً , وَإِنَّ هَذِهِ الْمِلَّةَ سَتـفَْتَرقُِ 
الْجَمَاعَةُ"  وَهِيَ  الْجَنَّةِ  فِي  وَوَاحِدَةٌ  النَّارِ  فِي  وَسَبـعُْونَ  ثنِـتَْانِ  وَسَبْعِينَ  ثَلَثٍ  عَلَى 
)وفي رواية قال أنها تكون على ما أنا عليه واصحابي( ولم يعلم أن هذا الحديث 
دليل قوي على كون الجماعة الأحمدية على الحق وإننا ما ندعو الناس إلا اتباع 
القرآن والسنة كما أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الفرقة الناجية تكون على ما أنا عليه 
وأصحابي، ولا يخفى أن أول إجماع للصحابة بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم كان على 
وفاة جميع الرسل ومن كان في شك فعليه أن يقرأ خطبة أبي بكر الصديق على 

وفاة النبي الكريم.
ثم لا تعرف الحقيقة إلا عند المقابلة. ولقد صرح الحديث بأن اثنتين وسبعين ملة 
تكون في جانب وواحدة في جانب وكل مطلع يعلم أن جميع الفرق على اختلاف 
مذاهبهم في مقابلتنا من حيث عقيدة نزول المسيح ووفاته، ومن هنا يمكن للقارئ 
أن يعلم حقيقة الرواية، اتبعوا السواد الأعظم فإنها صريحا تخالف الحديث المذكور 
وَمَا كَانَ   * تعالى:  الله  قال  الحق كذلك  الكثرة تكون على غير  أن  الدال على 
أَكْثـرَُهُمْ مُؤْمِنِينَ* ، وقال: * وَإِنْ تُطِعْ أَكْثـرََ مَنْ فِي الَْرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ* ، 



97

وقال: * وَقلَِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ* ، وقال الكفار * نَحْنُ أَكْثـرَُ أمَْوَالً وَأوَْلَدًا وَمَا 
بيِنَ* ، وقال: * وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثـرَْةُ الْخَبِيثِ* ، فعلينا إذن أن نقول بأن  نَحْنُ بِمُعَذَّ
المراد من الأعظم ذو العظمة والمرتبة وإن كان قليلا من حيث العدد، ولا يخفى أن 
جميع أهل الأديان يعترفون بعظمة الجماعة الأحمدية ومرتبتها العالية. ومن حيث 
الدين فإنه لا يمكن لأحد أن يقوم في مقابلتها في الميادين الدينية. وقد سمى 
رسول الله صلى الله عليه وسلم الفرقة الناجية بالجماعة، ولا يخفى أن الجماعة لا تكون إلا بإمام 
ونظام وأن يكونوا كلهم يدا واحدة مع إمامهم، فلا يوجد جماعة دينية منتظمة تابعة 
لإمام واحد سوى الجماعة الأحمدية. وهي اسم لمجموعة الناس الذين قبلوا دعوة 
المسيح الموعود من فرق الإسلام المتشتتة والذين اعتنقوا الإسلام بواسطته وعلى 
أيدي أتباعه من الأديان الاخرى. وبما أن الله مع الجماعة لذلك تشاهدون كيف 

أمدها الله مع قلة أفرادها ونشرها في أقطار العالم الأربعة في مدة وجيزة.
فاعلموا أن المسيح عليه السلام قد مات ودفن في الأرض كبقية الأنبياء عليهم 
السلام وأن كتاب الله القرآن وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم وإجماع الصحابة الكرام، أكبر 
شاهد على وفاته. فلا تنبذوا كتاب الله وراء ظهوركم وفكروا في آية فلما توفيتني 
سنة  وعشرين  مائة  عاش  أنه   )1( الله صلى الله عليه وسلم  رسول  أخبر  وقد  الآيات  من  وغيرها 
وكذلك قال: لو كان موسى )2( وعيسى حيين لما وسعهما إلا اتباعي وكذلك 
لما قال عمر رضي الله عنه مصلتا سيفه من قال بموت محمد صلى الله عليه وسلم لأضربن عنقه، 
قام أبو بكر الصديق رضي الله عنه وقال: ألا من كان يعبد محمدا فإن محمدا 
قد مات ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت وتلا الآية: * وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّ 
أَعْقَابِكُمْ*  )آل  انـقَْلَبـتُْمْ عَلَى  أفَإَِنْ مَاتَ أوَْ قتُِلَ  قـبَْلِهِ الرُّسُلُ  رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ 
الله عنه على وفاة رسول  أبي بكر رضي  فلما سمعوا استدلال  عمران: 145(. 
الله صلى الله عليه وسلم بدليل موت سائر الأنبياء قبله لم يتفوه أحد بكلمة ولم يقم أحد ليخطئه 
ويقول بأن استدلالك ليس بصحيح لأن عيسى عليه السلام لم يمت وهو حي 
جالس في السماء ويرجع إلى هذه الدنيا مرة ثانية في آخر الزمان، فهذا السكوت 
الذي شمل جميع الصحابة عند ايراد أبي بكر رضي الله عنه هذه الآية يدل على 



98

إجماعهم العظيم على وفاة جميع الرسل، ولو صح رجوع أحد إلى الدنيا لكان 
الأفضل أن يرجع سيدهم وأفضلهم محمد عليه الصلاة والسلام لتراه أمته وتتبرك 
بوجوده، وهكذا قبلوا كلهم موت جميع الأنبياء وموته صلى الله عليه وسلم ولم يرد أحد على أبي 
بكر بشيء وبكوا وقالوا إنا لله وإنا إليه راجعون، وقال حسان بن ثابت رضي الله 

عنه في مرثيته:
كنت السواد لناظري     فعمي عليّ الناظر

من شاء بعدك فليمت     فعليك كنت أحاذر
الله عنه للخنساء لما رآها باكية ترثي إخوتها، لو خلد  وكذلك قال عمر رضي 
أحد لَخُلِّد رسول الله صلى الله عليه وسلم . وكذلك أقام الجارود بن معلّى الحجة على عشيرة عبد 
القيس القاطنة في البحرين لما ارتدوا بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم قائلين: لو كان محمد نبيا 
لما مات! فقال يا معشر عبد القيس إني سائلكم عن أمر فأخبروني به إن علمتموه 
ولا تجيبوني إن لم تعلموه، قالوا سل عما بدا لك قال: تعلمون أنه كان لله أنبياء 
فيما مضى قالوا نعم قال اتعلمونه أو ترونه قالوا لا بل نعلمه قال فما فعلوا قالوا ماتوا 
قال فإن محمدا قد مات كما ماتوا وأنا أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده 
ورسوله قالوا ونحن نشهد أن لا إله إلا الله ونشهد أن محمدا عبده ورسوله وإنك 
البحرين  أهل  الرابع ذكر خبر  الجزء  )طبري  إسلامهم  على  وثبتوا  وأفضلنا  سيدنا 
وتاريخ كامل الجزء الثالث وذكر وفد عبد القيس(. وكذلك ذكر محمد بن علي بن 
الطباطبا المعروف بابن الطقطقي في كتابه الفخري في الآداب السلطانية والدول 
الإسلامية ما نصه: أنه لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ارتد ناس من الأعراب وامتنعوا عن 
أداء الزكاة وقالوا لو كان محمد نبيا لما مات، فوعظهم ذوو اللبب والعقل وقالوا 
لهم أخبرونا عن الأنبياء )عليهم السلام( هل تقرّون بنبوتهم؟ فقالوا نعم. قالوا فهل 
ماتوا؟ قالوا نعم قال فما الذي تنكرونه من نبوة محمد عليه السلام فلم ينجع القول 

فيهم فجهز أبو بكر رضي الله عنه إلى كل طائفة منهم جيشا.
فلو كانوا يعتقدون بحياة عيسى عليه السلام في السماء لكان قام واحد منهم وقال 
ان عيسى عليه السلام حي فيجب أن يبقى نبينا أيضا ولكن لم يقل به أحد بل 



99

الله عنهما في  الحسن بن علي رضي  الأنبياء، وكذلك قال  اعترفوا بموت سائر 
خطبته التي ألقاها عند وفاة أبيه علي رضي الله عنه "ولقد قبض في الليلة التي 
عرج فيها بروح عيسى ابن مريم ليلة سبع وعشرين من رمضان" )الطبقات الكبرى 
لمحمد ابن سعد الجزء الثالث(. فلا تناصروا النصارى عابدي الميت أيها العلماء، 
ولا تعطوا المسيح صفات الألوهية وتقولوا أنه منزه عن الطعام والشراب ولا يتغير 
النور وقطع عنه لذة المطعم  الله كساه الريش وألبسه  ولا يتحول ولا تقولوا "بأن 
إنسيا ملكيا سماويا  العرش وكان  الملائكة فهو معهم حول  والمشرب وطار مع 
أرضيا" - النصيحة الإسلامية الصفحة 28( واعلموا أنه لم يكن إلا بشرا محضا 
كما قال الله تعالى: إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم. وقد رآه رسول الله صلى الله عليه وسلم 
ليلة المعراج مع يحيى عليه السلام في الأموات فلا تفضلوا المسيح عليه السلام 
على سيد الرسل بعقائدكم الباطلة وانظروا كيف يتخذ النصارى عقيدتكم هذه دليلا 
يقول  المصطفى.  نبيكم  وعلى  أجمعين  البشر  على  المسيح  أفضلية  إثبات  على 
مؤلف كتاب خطاب كريم المطبوع في مطبعة النيل بمصر ص 181 ما نصه: فلا 
يقال في العهد الجديد قط عن المسيحي الذي يفارق هذه الحياة بأنه مات لأن 
فيه داس شوكة  القصيرة  البرهة  القبر وقضى تلك  إذا اجتاز ظلمة  المسيح  السيد 
الموت ثم أقيم في اليوم الثالث فلم يمكث جسده في قبر أرضي وكان القيام مجيدا 
عجيبا فأظهر سلطانه الفائق وصعد إلى العلاء.أما جسد جناب محمد فدفن في 
المدينة وهو إلى اليوم موضوع في قبره وجرى عليه ما جرى على بقية الناس فخضع 
لسلطان الموت ولم يقم، والذين يحجون إلى قبره وقبور خلفائه يخبروننا بعبارة 
واضحة أن آمالكم معلقة على مخلصين مائتين لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا 

ولا يستطيعون أن يخلصوا أنفسهم من الموت ولا على القيام من القبر.
ويقول مؤلف كتاب )المسيح في الإسلام ص 27( ما نصه: ولكن ما أعظم الفرق 
بين محمد والمسيح الذي يشهد له الإنجيل والقرآن بأنه الوجيه في الآخرة ويقول 
القرآن عنه بل رفعه الله فهذا معتقد المسلمين عامة بأن المسيح الآن في السماء 
يبين ذلك بكون  القرآن يرفع المسيح على محمد كما  وترى في هذا الشأن أن 



100

المسيح حيا في السماء.
فيا علماء الإسلام لا تؤَيدوا النصارى بعقيدتكم هذه المخالفة للقرآن والأحاديث 
الصحيحة وإجماع الصحابة الكرام واعلموا أنه لو كان من سنن الله أن يرفع إلى 
السماء بجسده العنصري لكان نبينا صلى الله عليه وسلم أولى وأحق بذلك وإذا كان رفع عيسى 
عليه السلام إلى السماء الثانية لكان نبينا صلى الله عليه وسلم يستحق أن يرقى إلى السماء السابعة 
وإذا كان المسيح يطير حول العرش لكان نبينا يستحق أن يجلس فوق العرش؛ 
فلا تهينوا رسول الله صلى الله عليه وسلم بعقيدتكم هذه واتقوا الله ولا تفضلوا عليه سواه تفضيلا 
ما. وأنتم لما فضلتم المسيح على سيد الأنبياء ورفعتموه حيا إلى السماء واعتقدتم 
أنه يطير حول العرش ودفنتم محمدا صلى الله عليه وسلم في الغبراء فإن الله نكالا بكم جاء بأقوام 
غريبة كانت تنسب إلى المسيح من أقاصي البلدان وسلطها عليكم وجعلها فوقكم 
فتوبوا إلى الله من هذه العقائد كي يرحمكم الله تعالى، واعلموا أن جميع الأنبياء 
قد انقطع فيضانهم سوى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وإن فيضانه باق إلى أبد الآبدين. وقد 
مهد سبحانه لاستحيائه دائما وأبدا بأن جعل إفاضته التشريعية والروحانية جارية 
إلى يوم القيامة. فلا يقبل العقل أبدا أن يبقى المسيح ألفي سنة في السماء بجسده 
الله  الزمان ويموت رسول  المحمدية في آخر  العنصري ثم يرسله لإصلاح الأمة 

صلى الله عليه وسلم. فيا ويحكم ما لكم لا تفكرون.
ثم اعلموا أنه لو كان عيسى عليه السلام حيا بجسده العنصري في السماء كما 
هلكت  قد  الأمم  فإن  الوقت  هذا  في  ينزل  أن  عليه  الواجب  لكان  زعمكم  هو 
بمكائد النصارى وبلغت المفاسد منتهاها وإن القعود في السموات مع ضلالة أهل 
الأرض وفساد أمته شيء غريب، وأي فائدة في هذا القعود وإضاعة العمر في زاوية 
السماوات مع احتياج أهل الأرض إليه وقد وقعت أمته في هوة الهلاك وأفسدت في 
الأرض أكثر مما أفسد الدجالون من قبل ولا نظير لهم في إشاعة الكذب والشرك 

من آدم عليه السلام إلى يومنا هذا.
ألا ترون أن موسى عليه السلام لما كلمه ربه على طور سنين واتخذت أمته من 
بعده عجلا جسدا له خوار، كيف أخبر الله موسى عليه السلام عن هذه الواقعة 



101

وقال ارجع إلى قومك بسرعة فإنهم قد هلكوا باتخاذ العجل إلها فرجع إلى قومه 
غضبان أسفا، وما كانت فتنة العجل أشد من فتنة المتنصرين, ثم إن فتنة النصارى 
مع شدة أهوالها وكثرة ضلالها وغلبتها على وجه الأرض كلها قد امتدت ومكثت 
إلى ألفي سنة تقريبا ولكن ما نزل عيسى ولا نرى آثار نزوله1 إلى يومنا هذا ولم 
١- واعلموا ان الآية “ وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته”  لا تدل على نزوله وحياته ابدا كما يحتج بها 
بعض خصومنا- لأن أبي بن كعب )احد الاربعة الذين أمر النبي صلى الله عليه وسلم  الصحابة بأن يأخذوا القرآن منهم- البخاري-( 

قرأَ بدلا من قبل موته قبل موتهم فهذه القراءة تدحض مافهموا من الآية.
وقد ذكر المفسرون في تفسير هذه الآية أقوالا شتى يقول العلامة الزمخشري في تفسيرها ويدل عليه قراءة أبي إلا ليؤمنن 
به قبل موتهم وقيل الضمير في به يرجع إلى الله تعالى وقيل إلى محمد صلى الله عليه وسلم  وفي معالم التنزيل عن عكرمة أن الهاء في 
الكتابي حتى يؤمن بمحمد صلى الله عليه وسلم. وقيل راجع إلى الله عز وجل يقول وان من أهل الكتاب إلا ليؤمنن 
بالله عز وجل قبل موته عند المعاينة حين لا ينفعه ايمانه. وفي تفسير أبي سعود أي وما من أهل الكتاب أحد إلا 
ليؤمنن بعيسى عليه السلام قبل أن تزهق روحه بأنه عبد الله ورسوله أنه قرىء ليؤمنن به بضم النون لأن احدا في معنى 
الجمع وعن ابن عباس رضي الله عنه أنه فسر كذلك. وفي التفسير الكبير )للرازي( بيّن تعالى أن هؤلاء اليهود الذين 
كانوا مبالغين في عداوته لا يخرج أحد منهم من الدنيا إلا بعد أن يؤمن به فقال وان من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به. 

ويقول العلامة النووي في شرح صحيح مسلم ما نصه:
وذهب كثيرون أو الاكثرون إلى أن الضمير يعود على الكتابي ومعناها وما من أهل الكتاب أحد يحضره الموت إلا آمن 
عند معاينة الموت قبل خروج روحه بعيسى وانه عبد الله وابن أمَتِهِ ولكن لا ينفعه هذا الإيمان لأنه في حضرة الموت 
وحالة النزع وهذا المذهب أظهر فإن الأولى يخص الكتابي وظاهر القرآن عمومه لكل كتابي في زمن نزول عيسى )ولا 
يخفى أن الإيمان بنبي لا يحتاج لأن يكون ذلك النبي حيا فلا دليل فيها حسب المعنى المذكور على حياة عيسى 
ونزوله فافهم شمس( وقبل نزوله ويؤيد هذا أيضا قراءه من قرأ قبل موتهم وقيل أن الهاء في به تعود على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم  

والهاء في موته تعود على الكتابي )كتاب الايمان(.
وهذه التفاسير المذكورة كلها مخالفة لزعم خصومنا الباطل بأن هذه الآية تدل على حياة عيسى عليه السلام ونزوله. 
ولو كان زعمهم صحيحا بأن اليهود كلهم يؤمنون بعيسى عليه السلام قبل موته للزم أن يبقى بنو إسرائيل كلهم إلى نزول 
عيسى عليه السلام احياء سالمين لأن أمر ايمان اليهود لا يتم بحياة المسيح فقط بل يجب لاتمامه حياة كفار بني 
إسرائيل كلهم أيضا من حين كفرهم به إلى حين ظهوره وموته. ومعلوم أن كثيرا من اليهود ماتوا ودفنوا ولم يؤمنوا بعيسى 
عليه السلام فكيف يصح أن يقال أن اليهود كلهم يؤمنون بالمسيح قبل موته فلا شك أن هذا المعنى بديهي البطلان 
وظاهر الفساد. وأما ما رواه البخاري من استشهاد أبي هريرة بهذه الآية فقال صاحب التفسير المظهري أن ابا هريرة 
صحابي جليل القدر ولكنه أخطأ في هذا التأويل ولا يوجد في حديث ما يؤيد زعمه ولا نرى مستفادا من الآية ما فهمه. 
ومعلوم أنه رضي الله عنه كان كثير الخطأ في بعض اجتهاداته. ولذلك قال الاصوليون أن القسم الثاني من الرواة هم 
المعروفون بالحفظ والعدالة دون الاجتهاد والفتوى كأبي هريرة وانس رضي الله عنهما”اصول شاشي”وقد ثبت خطأه 
في حديث آخر ذكره البخاري في صحيحه عن سعيد بن مسيب عن أبي هريرة قال أن النبي صلى الله عليه وسلم  قال ما من مولود 
يولد إلا الشيطان يمسه حين يولد فيستهل صارخا من مس الشيطان إياه إلا مريم وابنها يقول أبو هريرة واقرؤا إن شئتم: 
واني اعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم. انظروا كيف أخطأ رضي الله عنه في استشهاده بهذه الآية واستعجل في 
ابداء رأيه ولم يعلم أن نبينا صلى الله عليه وسلم  هو أول المعصومين وكذلك لم يفكر أن دعاء ام مريم لا يمكن أن يكون سببا لعصمة 
مريم من مس الشيطان حين ولادتها إذ كان دعاؤها بعد ولادة مريم وبعد تسميتها. ولذلك طعن الزمخشري في معنى 



102

هذا الحديث وتوقف في صحته وقال كيف يجوز أن نخص ابن مريم وامه في العصمة من مس الشيطان وقد قال الله 
تعالى أن عبادي ليس لك عليهم سلطان فلا يصح هذا الحديث إلا أن نريد من ابن مريم وامه معنى عاما أي هما ومن 
في معناهما أي أن نقول أن كل تقي ونقي كان في صفتهما فهو ابن مريم وامه واليه اشار الزمخشري رحمه الله في 

تفسيره المشهور بالكشاف.
والتفسير الحقيقي لهذه الآية الذي لا ينكره عاقل مفكر هو هذا: 

وان من أهل الكتاب إلا ليؤمنن بصلبه قبل موته أي قبل موتهم كما هو الأمر الواقع فكل يهودي وكل نصراني يعتقد 
بموته على الصليب اعتقاد ايمان راجيا النجاة بواسطة كفارته وفديته وذلك ظنا منه بأن عدم الاعتقاد بصلبه نوع من 
الكفر فتلكم هي شهادة الواقعة على استقامة المعنى. الذي ذهبنا اليه. ألا، لن يستقيم المعنى ابدا يغير هذا التفسير 
لأن القول بأن جميع أهل الكتاب يؤمنون بالمسيح عليه السلام عند بعثته الثانية ليس باديء السخافة فقط. بل أنه 
مردود منقوض بالفرقان الحميد اذ يؤذن عن بني آدم عامة بقوله ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك وعن أهل الكتاب 
خاصة بقوله واغرينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة فمستحيل والحالة هذه أن لتفق كلمتهم وان يؤمن الجميع 
ايمان أمة واحدة لذلك ليس المراد من الآية )وان من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته( ايمانهم بالمسيح عليه السلام 
عند نزوله من السماء وإنما المراد به هو الإيمان المشهود له بمعتقداتهم المختلفة في قتل المسيح وصلبه وهل من 
أحد يشك في أن كلتي الامتين –المسيحية واليهودية- قد جعلتا صلب المسيح من الأمور التي لا يكمل الإيمان إلا 
بالاعتقاد فيها. لذلك فهذا الإيمان الغريب المبني على الظنون الباطلة الذي أراد الله التعريض به والتنقيص منه ليس إلا 

)منقول من كتاب حياة المسيح ووفاته(
ولو كانت هذه الآية تدل على نزوله لكان الأولى أن يقال وان من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ويوم نزوله يكون 

عليهم شهيدا ولكن الآية بقول ويوم القيامة يكون عليهم شهيدا فافهم أن كنت من المفكرين.
وكذلك الآية –وانه لعلم للساعة- لا تدل على حياته ونزوله ابدا لأن الآية تدل على أنه علم للساعة من وجه كان 
حاصلا له بالفعل لا أن يكون من بعد في وقت من الاوقات, والا لا يصح الخطاب للكفار بقوله فلا تمترن بها واتبعون 
هذا صراط مستقيم, لأن الأمر الذي ما وجد بعد كيف يكون دليلا للمخالف, والوجه الحاصل هو تولده من غير اب 
والتفصيل في ذلك أن فرقة من اليهود اعني الصدوقيين كما ورد في مرقس صح 12 كانوا ينكرون القيامة فإن الله تعالى 

جعل ولادة المسيح من غير اب آية لهم على وجود القيامة واليه اشار في الآية وانه لعلم للساعة 
)المعنى الثاني( أن المسيح عليه السلام كان علما لساعة انقراض النبوة من بني إسرائيل ونقلها إلى بني إسماعيل ولذلك 
قال لهم المسيح: لذلك أقول لكم أن ملكوت الله ينزع منكم ويعطى لامة تعمل اثماره ومن سقط على هذا الحجر 
يترضض ومن سقط هو عليه يسحقه )متى صح 21( فلا ذكر فيها لنزوله واوبته ثانيا؛ بل بالعكس تدل على عدم رجوعه 
إلى هذا العالم لانقراض النبوة من بني إسرائيل فلا يجوز أن يرسل نبي اسرائيلي بعد محمد صلى الله عليه وسلم  فترجع العزة إليهم بعد 

أن أخبر الله عنهم بقوله وضربت عليه الذلة والمسكنة.
لطيفة: إن الله ذكر بعد هذه الآية في نفس السورة وعنده علم الساعة واليه ترجعون فالمسيح كان علما للساعة وعلم 
الساعة عند الله فلاشك أن المسيح عليه السلام عنده كالاتقياء الذين أخبر الله عنهم أن المتقين في جنات ونهر في 
مقعد صدق عند مليك مقتدر تم ما قال أنه يرجع إليكم بل قال انتم ترجعون إلى الله الذي إليه ذهب المسيح بعد موته
)المعنى الثالث( اعتقد النصارى بأن المسيح عليه السلام كان القيامة حسب ماورد في يوحنا صح 11 –قال لها يسوع 
أنا هو القيامة والحياة من آمن بي ولو مات فسيحيا فإن الله رد على عقيدتهم هذه قال بأن المسيح عليه السلام لم يكن 
القيامة الحقيقة بل كان علما لها جاء لأن يعلمكم عن مجيئها وهو محمد صلى الله عليه وسلم  الذي يقول أنا الحاشر الذي يحشر 
الناس على قدمي ورأى العالم كله كيف أن الله احيا بواسطته الاموات الذين ماوجد نظيرهم في القرون الأولى وروى 

البيهقي في الدلائل عن أبي هريرة لما عفا رسول الله صلى الله عليه وسلم  عن كفار مكة يوم الفتح ما نصه:



103

يذكر القرآن المجيد شيئا عن نزوله بل صرح بوفاته, فهذا هو الدليل الصريح على 
ومثيله  المسيح  نظير  يكون  عظيم  مجدد  الأحاديث  في  المسيح  من  المراد  أن 
وأطلق عليه اسم المسيح لأجل المشابهة بينه وبين المسيح الناصري عليه السلام 
ويظهر  الله  حجة  يده  على  وتتم  النصارى  غلبة  عند  يأتي  أن  مقدرا  ولأنه كان 
لزمن  والبراهين في زمن يكون مشابها  بالحجج  الأديان كلها  دين الإسلام على 
المسيح عليه السلام، فكما أن المسيح جاء في وقت كانت فسدت فيه قلوب 
الدنيا  اليهود وزاغت آراؤهم وكثرت فيهم المكائد والفسق والفجور وحب  علماء 
يأتي  الله أن  الردية، كذلك كان في علم  والسفاهة والنفاق وغيرها من الأخلاق 
المهدي والمجدد العظيم لإصلاح الأمة المحمدية في زمن يكون حال علمائهم 
السلام, ويأتي بصورة  اليهود وعامتهم عند مجيء عيسى عليه  مثل حال علماء 
تخالف أهواء المسلمين وأمانيهم لأن اليهود كانوا ينتظرون نزول الياس عليه السلام 
من السماء قبل ظهور المسيح، ولكنه لم ينزل وكان اعتقادهم بأن المسيح يكون 
ملكا ويعطيهم الحكومة ويخلصهم من نير الحكومات الأجنبية ولكنه ظهر بحالة 
المسكنة والغربة من دون قوة ظاهرية فلم يقبلوه، كذلك كان في علم الله أن يظهر 
من  المسيح  بنزول  يعتقدون  المسلمون  الذي كان  الوقت  في  الموعود  المسيح 
السماء وأنه يأتي طبق أهوائهم ويكون ملكا ويخضع له جميع ملوك الأرض، ولكن 
هذه الظنون لم تكن صحيحة وما كان الله ليرسله حسب أهوائهم خلاف سننه 
القديمة، وقد قال الله تعالى في القرآن المجيد: * أفََكُلَّمَا جَاءكَُمْ رَسُولٌ بِمَا لَ 
بـتُْمْ وَفَريِقًا تـقَْتـلُُونَ*  )البقرة: 88(. فإن هذه  تـهَْوَى أنَـفُْسُكُمُ اسْتَكْبـرَْتمُْ فـفََريِقًا كَذَّ
الآية تخبرنا بأن الأنبياء والرسل لا يأتون حسب أهواء الناس وأمانيهم بل يأتون 
فخرجوا كأنما نشروا من القبور فدخلوا في الإسلام فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم  قيامة كبرى من حيث الروحانية والمسيح عليه 

السلام كان علما لها ولذلك قال الله تعالى فلا تمترن بها واتبعون هذا صراط مستقيم
)المعنى الرابع( قال الحسن وجماعة أنه يعني وان القرآن لعلم للساعة يعلمكم قيامها ويخبركم باحوالها )راجع معالم 
التنزيل )جامع البيان وغرائب القرآن وروح المعاني ومجمع البيان( ولا ريب في صحة هذا المعنى أيضا لأن القرآن احيا 
خلقا كثيرا وبعثهم من القبور فهذا البعث الروحاني دليل على البعث الجسماني يعني على الساعة. فالحاصل أن الآية 
المذكورة لا تدل على نزول المسيح أبدا بل تفحم المنكرين بدليل موجود ثابت ولهذا قال فلا تمترن بها واتبعون هذا 

صراط المستقيم. فافهم ولاتكن من الغافلين. منه



104

عكس ما كانوا يتوقعون ويتمنون، وكذلك كان ضروريا أن يكفّره العلماء والمشايخ 
كما كفر مشايخ اليهود عيسى عليه السلام وكما هي عادتهم منذ القديم كما قال 
بـتُْمْ  الله تعالى: * أفََكُلَّمَا جَاءكَُمْ رَسُولٌ بِمَا لَ تـهَْوَى أنَـفُْسُكُمُ اسْتَكْبـرَْتمُْ فـفََريِقًا كَذَّ
تـقَْتـلُُونَ*  )البقرة: 88(. فنظرا لهذه الأمور كلها اقتضت الحكمة الإلهية  وَفَريِقًا 
أن يسمّى مجدد آخر الزمان الذي يأتي عند غلبة المسيحيين بعيسى بن مريم. 
وكذلك كان أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: "ليََأْتيَِنّ عَلَى أمَُّتِي مَا أتََى عَلَى بنَِي إِسْراَئيِل , 
حَذْو النّـَعْل باِلنّـَعْلِ"، بأن الأمة المحمدية تسلك مسلك اليهود فكما أن الأمة تخلق 
مشابهة بينها وبين اليهود كذلك الرجل الذي يرسل لإصلاحهم سمي بالمسيح وقد 
صرح الحديث "وَإِمَامُكُمْ مِنْكُمْ" )صحيح البخاري(، "فأََمَّكُمْ مِنْكُمْ" )صحيح مسلم( 

بأنه يكون من الأمة المحمدية.
ألا فقد جاء ذلك الموعود الذي ينتظر مجيئه منذ قرون وهو الذي كان أخبر عنه 
رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه يكسر الصليب أي يبطل العقيدة الصليبية )وهي أن المسيح 
مات على الصليب ثم قام حيا وصعد إلى السماء( بالحجج والبراهين وقد فعل 
وأثبت بالأدلة التي لا تنقض أنه نجا من الموت الصليبي ومات بموت طبيعي ودفن 

في الأرض وقال في كتابه إزالة الاوهام ما تعريبه:
"يا أحبائي، اسمعوا وصيتي الأخيرة. أخبركم بسرٍّ! تذكَّروه جيدا! عليكم أن تغيِّروا 
اتجاه مناظراتكم مع المسيحيين، وأثبِتوا لهم أن المسيح ابن مريم قد مات للأبد. 
هذا هو المبحث الوحيد الذي لو نجحتم فيه، لطويتم صفحة الديانة المسيحية 

من وجه المعمورة. 
فلا حاجة لكم أن تضيعوا أوقاتكم الثمينة خائضين في خصومات طويلة أخرى، 
بأدلة  وأسكِتوهم  المسيحيين  وأفحموا  فقط،  مريم  ابن  المسيح  موت  على  ركِّزوا 
في  الفكرة  هذه  ورسّختم  الأموات،  إلى صف  المسيح  انضمام  أثبتّم  إذا  دامغة. 
قلوب المسيحيين، فاعلموا أن الديانة المسيحية سوف تغيب من الدنيا في اليوم 
نفسه. واعلموا يقينا أيضا؛ أنه ما لم يمت إلههم، لن يموت دينهم، ولذلك فإن 
النقاشات الأخرى معهم عابثة. إن لدينهم عمودا واحدا؛ وهو أن المسيح ابن مريم 



105

ما زال متربعا في السماء حيا، فاهدموا هذا العمود، ثم انظروا أين تصبح المسيحية 
في الدنيا. 

ولأن الله تعالى أيضا يريد هدم هذا العمود، ويحب أن تهبّ رياح التوحيد في أوروبا 
وآسيا وغيرها، فإنه قد أرسلني وكشف عليّ بإلهامه الخاص أن المسيح ابن مريم 
قد مات. فقد احتوى إلهامه على أن المسيح ابن مريم رسول الله قد مات، وأنك 
جئتَ حاملا صفاته بحسب الوعد. وكان وعد الله مفعولا. أنت معي وأنت على 

الحق المبين. أنت مصيب ومعين للحق.
فمبارك الذي يقبل دعوته ويعينه على البر والتقوى والسلام على من اتبع الهدى.

جلال الدين شمس أحمدي    
حيفا )فلسطين( 16 ذو الحجة 1348هـ الموافق 15ايار 1930م

                                                       



ملحق

في الرد على مقال أحد المفترين
المنشور في مجلة الفتح



107

زرت القاهرة في الأشهر المنصرمة الأخيرة وطلبت مني جمعية مكارم الأخلاق أثناء 
إقامتي هناك أن ألقي محاضرة على منبر الجمعية في موضوع عصمة الأنبياء فلبيت 
طلبها وأعلنت هي حسب عادتها خبر محاضرتي في مجلة الفتح العدد )195( 
ولما ألقيت المحاضرة كانت موضع إعجاب الحاضرين أجمعهم بلا استثناء ولكن 
إعلان المحاضرة لم يكد يقرأه عن بعد رجل لا أخلاق له ولا يعلم من الإسلام إلا 
اسمه يدعى مراد الاصفهاني، إلا أخذه الحنق وغص بالغيظ والغضب فأخذ القلم 
وكتب مقالا نفث فيه سموم الكراهة ضدي كما تنفث الأفاعي، وقد نشر مقاله 

ذلك في العدد 197 من مجلة الفتح ومما قال فيه عني ما نصه:
أصولها  في  البروتستانية  مع  يتفق  الهند  في  ظهر  جديد  لمذهب  يدعو  "وهو 
كالقول بجواز الحلول والولد والصلب وقذف مريم العذراء ولا يوافق الإسلام في 
أنه عندهم ليس بخاتم  القول بعصمة الأنبياء والاعتراف برسالة محمد صلى الله عليه وسلم إلا 

النبيين... الخ )1(.
الكاذبين  على  الله  لعنة  ألا  القول  في  معي  يشترك  لأن  أدعوه  بدوري  وإني 
الله  رسول  عليه  ما كان  هو  مذهبنا  أن  يعلم  يقرأ كتبنا  من  فإن كل  المفترين. 
صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضوان الله عليهم أجمعين ولا نعتقد بالحلول ولا بالثلاثة واحد، 
وبالواحد ثلاثة، ولا بالوالد ولا بالصلب كما يعتقد البروتستانت ولا نقذف مريم 

الصديقة عليها السلام.
يقول أحمد المسيح الموعود والمهدي المعهود عليه السلام في كتابه تقوية الإيمان 
ما تعريبه: "أما الأمور الواجبة للاتبّاع فهي أن يوقنوا بأن لهم إلهًا قادراً قيّومًا خالِقَ 
أن  عن  منـزه  وهو  يولد،  ولم  يلد  لم  في صفاته،  يتغير  لا  أبدياّ  أزليّا  كل شيء، 
يتعرّض للألم أو الصلب والموت. إنه قريب على بعُدِه، وبعيدٌ مع قربه، وله تجلّياتٌ 
شتّى مع كونه الواحد الأحد. عندما يظهر من الإنسان تبدّلٌ جديدٌ يصير له إلهًا 
جديدًا ويعامله بتجلٍّ جديد، ويرَى الإنسانُ على قدر تبدّلهِ تبدّلًا في الله أيضًا. 
ولا يعني ذلك أنّ تغيـرّاً ما يطرأ على الله تعالى، كلّا، بل إنه غير متغير منذ الأزل 
وله الكمال التامّ، لكن عندما يحدث لدى الإنسان تغيّر ويميل إلى الخير، يظهر 



108

الله له أيضًا بتجلٍّ جديد، وكلما تتطور حالة الإنسان، تظهر له جلوةُ قدرتهِ تعالى 
بمزيد من الجلاء". وكذلك يظهر جليا لكل من قرأ هذه الرسالة أننا لا نعتقد مثل 
البروتستانت بموته على الصليب بل نقول بأنه مات موتا طبيعيا. ونحن نعتقد بأن 
المسيح عليه السلام خلق من دون أب بالقدرة المجردة. ولا أعلم من أين سمع 
هذا الجاهل الغبي بأن البروتستانت يقذفون مريم عليها السلام. وكذلك نعتقد من 
صميم أفئدتنا بأن محمدا صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وأن كل من يريد أن يدخل في الجماعة 

يؤخذ منه الإقرار عند المبايعة بأنه يعتقد بأن محمدا صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين.
ثم قال بأنني ظهرت في بدء دعوتي في الشام بمظهر النصير ولكن بعد مدة عرف 
المسلمون أن مذهبي مناف للإسلام ومقوض لأركانه ثم قال ما نصه: "وقدم حيفا 
وبات فيها نحو سنتين تظاهر في أولاهما بالصلاح وتكلم في المتفق عليه ودرس 
في بعض المساجد حتى إذا اطمأنت له النفوس وأنس من الناس قبولا وإصغاء 
أخذ ينفث سمومه ويدسها في الخفاء وبحيله الشيطانية الخ" ويكفي لتكذيب 
التي نشرناها في الشام وفلسطين، ولكن مثل  هذا الكذاب الأشر نشراتنا وكُتبنا 
هذا الرجل يستحي من قول الحق ولا يخجل من الكذب والافتراء, وإني أشهد 
على كذبه أهل حيفا أجمعين أن يشهدوا بالله هل أخفيت عنهم معتقداتي في يوم 
من الأيام؟ وهل ألقيت درسا في المساجد ولو مرة واحدة لأستجلبهم وأستميلهم 
على طريق النفاق؟ ولكن حقا ما يقال أن المرء يقيس على نفسه، فهو لم يتهمني 
بالنفاق إلا لأنه نفسه موصوم به فهو منافق لم يظهر عقيدته التي تخالف عقيدة 
المسلمين السنيّين أجمعين لأنه يعتقد خلاف عقيدتهم بوفاة المسيح عليه السلام 
وعدم رجوعه إلى هذا العالم مرة ثانية وينكر جميع الأحاديث التي وردت في كتب 
الصحاح الستة والتي تنبيء عن ظهور الدجال وخروج المسيح الموعود لقتله وإن 
تكذيبه هذا ينجم عنه تكذيب جميع العلامات والأنباء التي تتعلق بزمنهما وهي 
الأحاديث  تكذيبه  وإن  العاقلين.  من  لو كان  مصداقها  وقع  وقد  بالمئات،  تعد 
الصحيحة القائلة بظهور المسيح أبداه في الخفاء لشخصين أو ثلاثة وأخفاه عن 
الآخرين. وإني أطلب إليه أن يعلن عقيدته هذه بالأدلة والبراهين ولا يدع المسلمين 



109

متخبطين في الضلالة )كما هو زعمه( لاعتقادهم بنزول المسيح وظهور المهدي، 
ولكن هل يجترئ على الجهر بذلك ياترى؟ ويدعم إعلانه بالبراهين؟ ولكن سيرفض 
التي يعيش من ورائها، وربما  هذا الطلب مخافة أن يطرده المجلس من وظيفته 
ينكر أنه تفوه أمام أحد بهذه العقيدة، ولكن الأشخاص الذين صرح أمامهم بذلك 
موجودون ولا أخالهم يحجمون عن أداء الشهادة، ومع ذلك فإذا لجأ إلى المراوغة 
كما هي عادته ولم يحضر الشهود فأطلب منه أن يحلف "بالألفاظ التي نعينها إذا 
قبل" مؤكدا بالعذاب من الله قبل أن ينتهي عام واحد وأن يجعله الله مورد الوعيد 
الله على الكاذبين- وعندما يحلف نعطيه ثلاثة آلاف  المذكور في الآية -لعنة 

مليمًا جائزة ونترك أمره إلى الله الذي يعلم خبيئات القلوب.
هذا  ألقم  نفسه(  )يعني  بمن  بعث  الاسلامي  "المجلس  أن  مقاله  في  يقول  ثم 
من  فأنفض  للمارقين  عبرة  فكان  ترابا  للمجرمين وحشاه  الدجال حجارة مسومة 
حوله ممن اتبّعه وأسقط في يده فلم يجد ملجأ على ما ظهر أخيرا سوى مصر". 
وها أنا موجود في حيفا وأرد عليه، وإن جماعتنا تزداد يوما فيوما في كل مكان 
يثير  إلى حيفا وبدأ  الله ورحمته. جاء الأصفهاني  حتى في حيفا نفسها بفضل 
النقع كدابة الأرض، فتوسط بعض الناس لأن تكون المناظرة بيني وبينه في المسائل 
المختلفة، فتبودلت الرسائل بين الفريقين ولكنه فر من المناظرة والرسائل موجودة 
اللزوم. وأما قوله عن  أقول، ونحن ننشرها عند  وهي خير شاهد على صدق ما 
الذين أعلنا ارتدادهما فلم يخبراني حينذاك عما كان يجري بينهما وبينه سرا من 
الأحاديث ولم أعلم ارتدادهما إلا في اليوم الذي أعلنا فيه ذلك، ثم يمكن لعاقل 
ناشئا عن  ارتدادهما  زيارتي هل كان  إكراههما على قطع  يستنتج من  أن  مفكر 
حجة وبرهان وبينة أم عن تخويف وتهديد من قبل الأصفهاني وجماعته، وكيف 
يحلف  أن  أحدهما  فأبى  عندي  المجيء  عدم  على  الأيمان  لحلف  اضطروهما 
وأذعن الآخر للقوة حينما ارتفعت عليه الأصوات من كل صوب. وان خطبتيهما 
للأصفهاني  فهل  الأحمدية  بفضائل  الاعتراف  على  واضح  لدليل  الارتداد  حين 
القدسية أن  بقوة الأصفهاني  ارتدادهما  النتيجة من  ينشر خطبتيهما؟ وكانت  أن 



110

أحدهما صار لادينيا ورجع آخر غيرهما مع اللادينية إلى شرب الخمور ومفاسدها 
)حسبما أفتاه أحد الشيوخ بأن الزنا وشرب الخمور وارتكاب كل فاحشة أخف 
من أن يكون الإنسان أحمديا يصلي ويصوم ويأتي بجميع أوامر الإسلام( وكانوا 
يقولون بعد الارتداد بأن الأحمدية إذا لم تكن دينا صحيحا فلا يوجد في العالم 
دين صحيح. وعلى كل حال فإن درجة هذين الشخصين في الجماعة لم تكن مثل 
درجة عبد الله بن أبي سرح الكاتب لوحي رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان ارتد ولحق بالكفار 
وقد حصل الارتداد في الإسلام مرارا كما ورد في روح المعاني في تفسير الآية: * 

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثمَُّ كَفَرُوا ثمَُّ آمَنُوا ثمَُّ كَفَرُوا*  ما يأتي:
الله  أرادوا تشكيك أصحاب رسول  الكتاب  أنهم طائفة من أهل  الحسن  "عن 
أخرى  شبهة  لنا  عرضت  قد  يقولون  ثم  بحضرتهم  الإيمان  يظهرون  فكانوا  صلى الله عليه وسلم 
فيكفرون،  أخرى  شبهة  لنا  عرضت  يقولون  ثم  الإيمان  يظهرون  ثم  فيكفرون، 
ويستمرون على الكفر إلى الموت وذلك معنى قوله تعالى: * وَقاَلَتْ طاَئفَِةٌ مِنْ 
أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا باِلَّذِي أنُْزلَِ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجْهَ النّـَهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ 

يـرَْجِعُونَ*  )آل عمران: 73(.
وروى ابن جرير في تفسير آية: * وَمَا جَعَلْنَا الْقِبـلَْةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيـهَْا* ، عن ابن 
جريح قال بلغني أن أناسا ممن أسلموا رجعوا فقالوا مرة ههنا ومرة ههنا )الجزء 

الثاني ص9( وفي ص 8 حتى ارتد فيما ذكر رجال ممن كان قد أسلم.
ثم إن القرآن المجيد بنفسه يشهد على ارتداد الناس ويبين أن سبب ارتدادهم 
الأمر  بعض  في  يطيعونهم  أنهم  ووعدهم  الحقيقة  في  بالمخالفين  اجتماعهم 
فاختلاطهم معهم خفية لأغراض في قلوبهم وأسرارهم معهم ووعدهم بإطاعتهم 
في بعض الأمور صار سببا لارتدادهم يقول الله تعالى في كتابه العزيز: * أفََلَ 
وا  ارْتَدُّ الَّذِينَ  إِنَّ   *  .)25 )محمد:  أقَـفَْالُهَا*   قـلُُوبٍ  عَلَى  أَمْ  الْقُرْآنَ  يـتََدَبّـَرُونَ 
 * لَهُمْ  وَأَمْلَى  لَهُمْ  سَوَّلَ  الشَّيْطاَنُ  الْهُدَى  لَهُمُ  تـبَـيََّنَ  مَا  بـعَْدِ  مِنْ  أَدْباَرهِِمْ  عَلَى 
وَاللَّهُ  الَْمْرِ  بـعَْضِ  فِي  سَنُطِيعُكُمْ  اللَّهُ  نـزََّلَ  مَا  للَِّذِينَ كَرهُِوا  قاَلُوا  بأَِنّـَهُمْ  ذَلِكَ 
يَضْربِوُنَ  الْمَلَئِكَةُ  تـوََفّـَتـهُْمُ  إِذَا  فَكَيْفَ  إِسْرَارَهُمْ*  )محمد: 27-26(. *  يـعَْلَمُ 



111

فأََحْبَطَ  رِضْوَانهَُ  وكََرهُِوا  اللَّهَ  أَسْخَطَ  مَا  اتّـَبـعَُوا  بأَِنّـَهُمُ  ذَلِكَ   * وَأَدْباَرَهُمْ  وُجُوهَهُمْ 
أَعْمَالَهُمْ*  )محمد: 29-28(.

إيانا فهذا دليل على صدقنا  العلماء بتكفيرهم  وأما قوله بأنه يوجد عنده فتاوى 
النّـَعْلِ  حَذْوَ  إِسْرَائيِلَ  بنَِي  عَلَى  أتََى  مَا  أمَُّتِي  عَلَى  "ليََأْتيَِنَّ  قال:  النبي صلى الله عليه وسلم  لأن 
باِلنّـَعْلِ"، وقال: "لتَـتََّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قـبَـلَْكُمْ", فكما أن مشايخ اليهود كفروا المسيح 
ابن مريم عليه السلام كذلك مشايخ المسلمين لابد من أن يتشبهوا بهم ويكفروا 
العالم  أقطار  في  الإسلام  تنشر  التي  وجماعته  السلام  عليه  الموعود  المسيح 

والمشايخ رقود.
وإذا كان  النظر  وأنعموا  فيها  ففكروا  الناس  بين  فمنشورة  وعقائدنا  أدلتنا  وأما 
في قدر أحد نقضها بما هو معقول فليفعل وأما إيراد الاعتراضات من دون أن 
صدق  على  يدل  لا  عقائدنا  لتدعيم  ندليها  التي  القوية  وبراهيننا  أدلتنا  ينقضوا 
الإسلام  على  الإسلام  خصوم  أوردها  الاعتراضات  من  يرون كم  ألا  خصومنا. 
من  أكثر  مضى  ولقد  ؟  محمد صلى الله عليه وسلم  الأنبياء  سيد  وعلى  المجيد  القرآن  وعلى 
أصح  الشام  مشايخ  جواب كتاب  في  الأقوال  ميزان  إشاعة كتابي  على  عامين 
الأقوال وطلبت منهم الجواب على عشرين سؤال ولكن إلى الآن لم يقدر أحد 

على الرد عليه لأن الحق يعلو ولا يعلى عليه والسلام على من اتبع الهدى.

المبشر الإسلامي جلال الدين شمس أحمدي - حيفا
16 ذو الحجة – 1348هـ  1حزيران سنة  1930م



 كشف اللثام
عن وجه من ألف
حجة الإسلام

بقلم المبشر الاسلامي
جلال الدين شمس أحمدي

طبع على نفقة الجماعة الأحمدية في الديار العربية
المطبعة الهندية بشارع دواوين بالقاهرة 1930م  1349هـ



113

بسم الله الرحمن الرحيم
بفضل الله ورحمته هو الناصر

وصلني منذ أربعة أيام كتيب دبجه يراع العالم الجليل المشار إليه بالبنان في بلدة 
حمص التابعة لولاية الشام. قد تحلى غلافه باسمه الكريم بأحرف جلية واضحة 
وهو )مولانا الشيخ العلامة السيد محمد أبي ذر النظامي الأيوبي( ولما تصفحته 
أقوال  في مطاوي سطوره وجدته مجموعة  والخافي  عباراته  الصريح من  وفهمت 
سخيفة وآراء سقيمة ليست هي فكاهية ولا هي علمية تزيد القارئ علما وإنما هي 
عليلة لا تجدي شيئًا سوى قتل الوقت. وما كنت أريد أن أكتب شيئا في الرد عليه 
لأن كتابي الذي حاول هو الرد عليه كاف لدحض أقواله. ولكنني رأيت أنه تباهى 
وتفاخر في عدة مواضع من كتابه بغزارة علمه وسعة اطلاعه كونه من "أولاد العربّ" 
الحقيقية  الصورة  الكرام  القراء  وأرُي  علمه  حقيقة  عن  القناع  اكشف  أن  أردت 
للعلامة الفهامة الذي طعن في سابقه "اي صاحب النصيحة" بأنه ولد صغير واغتر 

بنفسه وظن أنه عالم كبير ومن "أولاد العرب" كما في صفحة 12 ما نصه: 
"فلو عرف المدعي صاحب النصيحة الذي رد عليه طالب من المبتدئين للعلوم 
الدينية في المدرسة العلمية في بلدتنا حمص وإنما رد عليه ولد صغير غير قادر 

في العلم حق المقدرة".
العربية  باللغة  العرب أعلم منك  ثم قال في الصفحة 33 ما نصه: "ونحن أولاد 

وصاحب البيت أدرى بما فيه".
واعلموا أنني أحب من صميم فؤادي العرب المتقين ومشايخهم الصالحين وأُحب 
بلادهم وديارهم لأن فيها بيت الله الذي جعله الله قياما للناس وأمنا، ومنهم جعل 
خاتم النبيين وأفضل الرسل أجمعين الذي أشاع التوحيد في أقطار العالمين، ولأن 
الله ورسوله بصدق وإخلاص وبذلوا أرواحهم وهممهم في  منهم كان قوم نصروا 
نشر دين الإسلام وأبلغوه إلى االقاطنين في أرجاء الأرض وأطرافها، وكذلك فإني 
أحب اللغة العربية لأنها لغة كتاب الله الفرقان الذي أودع أسرارا لايبلغها أحد من 



114

الإنس والجان وإنه لكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل 
من حكيم حميد.

ومع ذلك إني أُصرح غير هياب ولا وجل بأن المؤلف الذي قال عن نفسه أنه من 
"أولاد العرب" هو خلفهم إذا كان منهم لأن كتابه يدل على جهله باللغة العربية 

وقد نصح لمثله شاعر قديم بقوله:
جهول في الكتابة يدعيها    كدعوى آل حرب في زياد

فدع عنك الكتابة لست منها     ولو غرّقت ثوبك بالمِداد
وهل يجهل العلامة أبو ذر أن أكثر أدباء العربية وشعرائها ومدوني علومها من 
النحو والصرف والمنطق والمعاني والبيان والمحدثين ومفسري القرآن كانوا من 
غير العرب؟ أفلا يعلم أن الله يهب علم كتابه لمن شاء من عباده كما قال: * 
الْكِتَابَ  أَوْرَثـنَْا  ثمَُّ   * وقال:   ،)106 )البقرة:  يَشَاءُ*   مَنْ  بِرَحْمَتِهِ  يَخْتَصُّ  وَاللَّهُ 
لعربي  فضل  لا  أنه  وليعلم حضرته   .)33 )فاطر:  عِبَادِناَ*   مِنْ  اصْطَفَيـنَْا  الَّذِينَ 
متفاخرًا  القومية  ونعرة  الجاهلية  عصبية  تأخذه  فلا  بالتقوى،  إلا  أعجمي  على 
بقوله "نحن أولاد العرب" يقول الله تعالى: * ياَ أيَّـُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذكََرٍ 
وَأنُـثَْى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقـبََائِلَ لتِـعََارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أتَـقَْاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ 

خَبِيرٌ*  )الحجرات: 14(.
ولقد خاطبت علماء حمص عند الرد على النصيحة الإسلامية علمي بأن مؤلفها لم 
ينشرها إلا بعد أن قرأها على أساتذته الكرام أو أراها عالما من العلماء الموجودين 
وصواب  فراستي  صحة  تحققت  ذر  أبي  العلامة  طالعت كتاب  ولما  بحمص، 
حدسي، إذ وجدت كتابه أضعف استدلالا وأسقم عبارة من النصيحة الإسلامية. 
وقد كتب فهرست الخطأ والصواب في آخر الكتاب، ولم يدر لجهله الفاضح أنه 
قد بقي فيه أغلاط لا يمكن أن تصدر أمثالها من الذين يزعمهم أولادًا صغاراً، 
كما قال مثلا في الصفحة 2 لكوني عاجزاً عن رده، وفي 3 وثبوتها تكون بطريقة 
جيدة ومنسوخة بآية مدنية، ومنسوخة بأحكام متأخرة وهكذا في بقية الصفحات.
ومن الغريب أنه اهتم في فهرست الخطأ والصواب لتصحيح أمريقا بأمريكا، ولكنه 



115

لم يفكر لجهله أنه أخطأ في نقل الآيات القرآنية في مواضع عديدة كما قال في 
الصفحة 9 "وقال الله عز وجل، يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط 
ولو على أنفسكم أم الوالدين إلى )خبيرا(. مع أن الآية هكذا: * ياَ أيَّـُهَا الَّذِينَ آمَنُوا 
كُونوُا قـوََّامِينَ باِلْقِسْطِ شُهَدَاءَ للَِّهِ وَلَوْ عَلَى أنَـفُْسِكُمْ أوَِ الْوَالِدَيْنِ*  )النساء: 136(.

)2( قال في صفحة )12( ما نصه: وقال الله عز وجل )وما اوتوا من العلم إلا 
قليلا(، مع أن الفاظ الآية هكذا: * وَمَا أوُتيِتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّ قلَِيلً*  )الإسراء: 86(.

الله شديد العقاب( مع أن في الآية  الله فإن  )3( وقال في صفحة 20 )واتقوا 
وردت "إن" بدون الفاء.

)4( وقال في صفحة 19 ما نصه: وقال الله عز وجل )ومن افترى بريا فقد احتمل 
بهتانا وإثما مبينا( ولاشك أن هذا تحريف في آية القرآن المجيد. ثم إن تركيب 
الجملة ومن افترى بريا ربما يكون تركيبا تركيا لأنه لا يستقيم لها المعنى في اللغة 
العربية واذا كان غرضه أن يجعل البريء مفترى عليه كان عليه أن يقول ومن افترى 
على بريء وأما الآية القرآنية فهي هكذا * وَمَنْ يَكْسِبْ خَطِيئَةً أوَْ إِثْمًا ثمَُّ يـرَْمِ بِهِ 

برَيِئًا فـقََدِ احْتَمَلَ بـهُْتَاناً وَإِثْمًا مُبِينًا*  )النساء: 113(.
و لا يخفى على من طالع كتبنا ونشراتنا أن استدلالنا يكون دائما بالآيات القرآنية 
والأحاديث النبوية الصحيحة، وهي التي لا تخالف القرآن المجيد، وكذلك آثار 
الصحابة والتابعين ومن بعدهم من علماء السلف الصالحين، بشرط أن لا تعارض 

آيات القرآن المجيد والأحاديث الصحيحة.
يعرف  وهو لا  للمناظرة  الكبير  العلامة  يدعوني  أن  المضحك  الغريب  من  أليس 
القرآن المجيد أيضا، وقد كتب فهرست الخطأ والصواب ولم يفكر في تصحيح 
الآيات القرآنية ظنا منه بأنها صحيحة، وكيف يفكر وهو قد وقف عمره لقراءة كتب 
المنطق مثل كتاب قاضي مبارك على سلم العلوم، ومير زاهد رسالة وشرح الملا 
مبين، والملا حسن وحاشية مولانا محمد حسن السنبهلي على سلم العلوم، وأضاع 
حصة كبيرة من حياته الغالية في قراءتها ولم يجد فرصة ليتصفح فيها القرآن ويتدبر 
بنسخ  الدينية هو حكمه  العلوم  برهان يدل على جهله في  أكبر  آياته. وإن  في 



116

الآيات التي تشتمل على الأخبار الذي لم يقل به أحد من العلماء المحققين، وقد 
ذكر الإمام جلال الدين السيوطي في كتابه "الإتقان في علوم القرآن" ما نصه: 
لا يقع النسخ إلاَّ في الأمر والنهي ولو بلفظ الخبر، وأما الخبر الذي ليس بمعنى 
الطلب فلا يدخل فيه النسخ" وكذلك قال ابن حجر العسقلاني في شرح نخبة 

الفكر أن النسخ رفع تعلق حكم شرعي بدليل شرعي متأخر عنه: 
ولكن حضرة العلامة إظهاراً لبراعته في علوم القرآن بدأ ينسخ الآيات المشتملة 
على الأخبار كي يثبت أنه اهتدى إلى أمر لم يهتد إليه العلماء الأولون، فهو مع 
شدة بعده عن علوم القرآن يعُجب بعلمه ويفخر بكونه من أولاد العرب! فأقول له 

كا قال الشاعر في نظيره: 
أليـــــــس من البلوى بأنـــــــــــك جاهـــــــل    إذا كنت لا تدري ولست كمن درى
وإنــــــك لا تدري بأنــــــــــــك لا تدري    فكيف إذا تدري بأنــــــــك لا تدري

النَّاسِ*   وَمِنَ  رُسُلً  الْمَلَئِكَةِ  مِنَ  يَصْطَفِي  اللَّهُ   * الآية:  عن   3 صفحة  في  قال 
)الحج: 76(، هي مكية متقدمة بالنزول منسوخة بآية مدنية متأخرة النزول وهي 
قول الله عز وجل: * مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أبَاَ أَحَدٍ مِنْ رجَِالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ 

النَّبِيِّينَ*  )الأحزاب: 41(. 
أقول أن الآية تشتمل على خبر لذلك لا يدخل فيها النسخ، وثانيا قد اختلف في 
سورة الحج هل هي مكية أو مدنية؟ والأكثر على أنها مدنية، والصحيح أن بعض 

آياتها مكية وبعضها مدنية. 
قال في صفحة 4 إذا كان الله إلى يوم القيامة يصطفي رسلا من الناس فيلزم أن 
يصطفي من الملائكة رسلًا كذلك إلى يوم القيامة، فمن هو رسول من الملائكة 

إلى عباد الله غير جبريل عليه الصلاة والسلام. 
أقول، وإذا سلمنا كونها منسوخة فأي رسول كان إلى عباد الله من الملائكة غير 
جبريل يا حضرة العلامة، فالرسول كان في الزمن القديم يكون في المستقبل أيضا. 
دع عنك قراءة الكتب إلى ما لا تفيدك واقرأ القرآن المجيد تجد فيه الآيات التالية: 
وَلَمَّا  و*   ، يـتَـوََفّـَوْنـهَُمْ*  رُسُلنَُا  جَاءَتـهُْمْ  إِذَا  حَتَّى  و*   ، رُسُلً*  الْمَلَئِكَةِ  جَاعِلِ   *



117

جَاءَتْ رُسُلنَُا لُوطاً سِيءَ بِهِمْ* ، و* يـنُـزَّلُِ الْمَلَئِكَةَ باِلرُّوحِ مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ 
مِنْ عِبَادِهِ* ، وغيرها من الآيات لتعلم من هو الرسول إلى عباد الله من الملائكة 

غير جبريل عليه السلام.
وأما ما ذكر من لفظ الاستمرار، والحديث: "لَ تـقَُوم السَّاعَة إِلَّ عَلَى شِراَر الْخَلْق" 
الفتن(، فقد كان جوابه موجودا في  البخاري, كتاب  الباري بشرح صحيح  )فتح 
كتابي لو كان من المفكرين العاقلين، لأنني ذكرت فيه أن معنى الاستمرار بأن 
الله سبحانه كما كان يصطفي من الملائكة رسلا ومن الناس عند الضرورة، كذلك 
يصطفي في المستقبل أيضا لأن المضارع يتناول الحال والاستقبال، فإذا مست 
حاجة قبل حدوث القيامة إلى نذير آخر فإن الله يرسل حينذاك، وقد قال الله: * 
وَمَا كُنَّا مُعَذِّبيِنَ حَتَّى نـبَـعَْثَ رَسُولً*  )الإسراء: 16(، ثم إن الله يقبض المؤمنين 
ويترك الأشرار الذين يكون قد أتم الحجة عليهم بإرسال نذير فتقوم عليهم القيامة. 
قال في صفحة 6 "وقد ثبت بالإجماع أن حكم الجزية ممتد من زمان محمد صلى الله عليه وسلم 

إلى نزول سيدنا عيسى عليه السلام".
أقول: "يظهر من قوله هذا أن العلامة الكبير يجوّز نسخ الآيات القرآنية بالروايات 
أيضا، وأما نحن فنعتقد أن القرآن المجيد قانون كامل أبدي لم ينسخ منه شيء 

ولا ينسخ منه إلى يوم القيامة.
قال في صفحة 6: كما أن أمان الله خان "ملك الأفغان المخلوع"، لو رجع 
الملوك  من  أم  المحدثين  الملوك  من  يعد  هل  إمارته  على  وتمكن  بلاده  إلى 

فافهم.  الأولين 
أقول: "لو قلنا أن جلالة الملك نادر شاه هو آخر الملوك لا يكون بعده ملك آخر 
في أفغانستان، فإذا رجع بعده أمان الله خان إلى ملكه وصار ملكا يكون قولنا 
المذكور خطأ من دون شك، كذلك لو كان معنى خاتم النبيين أنه لا يكون بعده 
نبي أبدا فمجيء عيسى عليه السلام بعده يكون مناقضا لختم النبوة لأن الآية لا 

تستثني الأنبياء القدماء أبدًا.
قال في صفحة 6 أن الآية: * ياَ بنَِي آدَمَ إِمَّا يأَْتيِـنََّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يـقَُصُّونَ عَلَيْكُمْ 



118

آياَتِي*  )الَأعراف: 36(، أيضًا مكية منسوخة. 
 أقول: إن معنى كون هذه الآية منسوخة بأن الله وقت إنزالها كان يجهل كون 
محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وأنه لا يرسل أحدا بعده ولكن بعد بضع سنين علم بذلك 

"تعالى عن ذلك علوا كبيرا".
السؤال  الآية تشتمل على  33 "وإن هذه  قوله في صفحة   7 قال في صفحة 
الذي يكون يوم القيامة.. الخ، الجواب بل هذا الكلام كان من الله عز وجل 

في اليوم الازل".
أنه قول صاحب  القول المذكور إلي مع  العلامة إذ نسب  افترى علي  أقول: قد 
"الكلمة" وقد رددت عليه "راجع مرة أخرى صفحة 32 من كتابي، فأحدهما يقول 
أن هذا السؤال يكون يوم القيامة من الحق للبشر والثاني يقول: بل هذا الكلام 
كان من الله عز وجل في الأزل. وأما الحقيقة فهي قولنا أن الخطاب في هذه الآية 
للذين نزل إليهم القرآن بدليل الخطاب الوارد في الآية التي قبلها وهي * ياَ بنَِي آدَمَ 
خُذُوا زيِنـتََكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ* ، كما روى مسلم عن ابن عباس قال كانت المرأة 
تطوف بالبيت في الجاهلية وهي عريانة... فنزلت يا بني آدم خذوا زينتكم عند 
كل مسجد، وقد ذكر السيوطي رحمه الله في كتابه الاتقان الجزء الثاني ما نصه: 
"الرابع والثلاثون خطاب المعدوم ويصح ذلك تبعا لموجود نحو يا بني آدم، فإنه 

خطاب لأهل ذلك الزمان ولكل من بعدهم". 
رَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يـلُْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرهِِ  قال في صفحة 7 أن الآية: * رَفِيعُ الدَّ
الْمَلَئِكَةَ  يـنُـزَِّلُ  عِبَادِهِ*  )غافر: 16(، وقوله جل ذكره: *  مِنْ  يَشَاءُ  مَنْ  عَلَى 
باِلرُّوحِ مِنْ أَمْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ*  )النحل: 3(، إلى اخر.... مكيتان 

منسوختان. أيضا 
أقول وإن نسخ هذه الآيات يدل على أن الله لم يبق رفيع الدرجات ذو العرش أو 
لم يبق أحد من عباده أو ما بقيت حاجة إلى إنذار الناس لأن وجود هذه الأمور 
الثلاثة لا يوجب إرسال المنذر وإنزال الوحي عليه، وإذا كانت هذه الأمور الثلاثة 
موجودة فلماذا لا ينزل الله الوحي عند الحاجة لإنذار الناس، وقد ذكرت سابقا أن 



119

نعمة النبوة يختص بها الله من يشاء من عباده عندما تكون الحاجة إليها فافهم. 
قال في صفحة 8 عن الآية: * وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلَّ خَلَ فِيهَا نَذِيرٌ*  )فاطر: 25(، 
وقوله تعالى: * وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ رَسُولً*  )النحل: 37(، )هما آيتان مكيتان 

منسوختان من الآية المدنية.(
أقول: يظهر أن العلامة عند تحرير هذا الكتيب كان متثاقلا من النوم، أو لعل طلوع 
السلّم قد أتعب دماغه حيث لا يفهم ماذا يكتب، قولوا بالله أيها القراء الكرام هل 
يوجد في العالم كله عاقل أو شبه عاقل يقول بنسخ الآيتين المذكورتين، لأن معنى 
نسخهما هو أن الله كذّب نفسه إذا قال: * وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلَّ خَلَ فِيهَا نَذِيرٌ* ، وآية: 
* وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ رَسُولً*  "تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا"، ولا أعلم إذا كان 
يسعى العلامة لنسخ القرآن المجيد كالبهائية الذين يدعون نسخ القرآن كله في هذا 

الزمان، وقد يتسترون وراء لباس المسلمين ايضا لترويج أفكارهم.
وأما الآية: ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين، فقد 
ذكرنا يا حضرة العلامة أنه إذا لم نقل أن كلمة "مع" في هذه الآية تتضمن معنى 
"من" أيضا، يكون معنى الآية أن المطيعين لله والرسول لا يكونون من المنعمين 
عليهم بل يكونون في مصاحبتهم فقط، وفساد هذا المعنى واضح وقال، مؤلف 

لسان العرب أن معنى الآية وكونوا مع الصادقين أي كونوا صادقين.
نبيهم  امتثلوا لأمر  أنهم  الشام  علماء حمص وطرابلس  في صفحة 12 عن  قال 

محمد صلى الله عليه وسلم والتزموا الصمت والسكوت وقد افلحوا ورب الكعبة، أقول نعم!
حسبنا أنهم عملوا بالتزامهم السكوت، إذ علموا بأنه لا يوجد عندهم كلمة خير في 
الرد ليقولوها، ولا شك أنك خبت وخسرت ورب الكعبة، إذ ظهر جهلك للناس 
كلهم في العلوم الدينية. وأما الحديث: ومثلي ومثل الأنبياء من قبلي، فقد اجبت 
عليه مفصلا في صفحة 34 من كتابي توضيح المرام في الرد على علماء حمص 
وطرابلس الشام، فراجعه. وأما قولك في آخر الحديث وانتهت بي النبوة لا نبي 
فقد راجعت حسب طلبك صحيح  مريم،  بن  إلا عيسى  القيامة  يوم  إلى  بعدي 

البخاري وصحيح مسلم والترمذي فلم أجد فيهما هذه الكلمات أبدًا. 



120

وأما رواية البخاري "كَانَتْ بـنَُو إِسْراَئيِلَ تَسُوسُهُمْ الْنَبِْيَاءُ كُلَّمَا هَلَكَ نبَِيٌّ خَلَفَهُ نبَِيٌّ 
بـعَْدِي" )صحيح البخاري, كتاب أحاديث الأنبياء(، فيدل على أنه  وَإِنَّهُ لَ نبَِيَّ 
لايكون بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم نبي متصلا بل يكون خلفاء كما عليه لفظ وسيكون، 
وإن ألفاظ الحديث تدل على صحة هذا المعنى لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر مثال بني 
إسرائيل وقال: "كَانَتْ بـنَُو إِسْراَئيِلَ تَسُوسُهُمْ الْنَبِْيَاءُ كُلَّمَا هَلَكَ نبَِيٌّ خَلَفَهُ نبَِيٌّ وَإِنَّهُ 
لَ نبَِيَّ بـعَْدِي" متصلا كما كان في بني إسرائيل ثم قال "وَسَيَكُونُ خُلَفَاءُ" معناه 
بعد موت محمد صلى الله عليه وسلم لايكون خليفته نبيا، فيكون خلفاء من دون أن يكون أنبياء 
ويسوسون الأمة المحمدية، وهذا الحديث لا ينافي الحديث الذي ورد فيه كون 
نبيا بل كما أن المسيح عليه السلام جاء بدون سياسة وملك  المسيح الموعود 
ظاهري، كذلك كان ضروريا أن يأتي المسيح الموعود بدون حكومة ظاهرية وملك 
ظاهري فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبر في هذا الحديث بأنه بعد وفاته لا يسوس أمته 
الأنبياء كما كان في بني إسرائيل بل خلفاء تسوس الأمة دون أن يكونوا أنبياء، فلا 
يمنع هذا الحديث مجيء نبي بعده من دون ملك ظاهري بعد زمن طويل، وأما ما 
قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي، فواضح 
لا يحتاج إلى إقامة برهان على أن المراد من بعدي ليس بعد الموت بل بعد ذهابه 
إلى تبوك، لأن هذا القول إنما قاله لعلي لما خرج إلى غزوة تبوك واستخلفه على 
المدينة، وقد استدل الشيعة بهذا الحديث على خلافة علي بعد وفاة رسول الله 

صلى الله عليه وسلم فرد عليهم الشراح كما رد العلامة العيني في شرحه للبخاري بقوله ما نصه: 
فضرب له المثل باستخلاف موسى هارون على بني إسرائيل حين خرج إلى الطور 
ولم يرد به الخلافة بعد الموت فإن المشبه به وهو هارون كانت وفاته قبل وفاة 
موسى عليه السلام وإنما كان خليفته في حياته في وقت خاص، فليكن كذلك 

الأمر فيمن ضرب المثال به.
ولما شبه خلافته بخلافة هارون عليه السلام وهو كان نبيا أزال بجملة لا نبي بعدي 
خاطر نبوة علي رضي الله عنه الذي كان يمكن أن يتطرق إلى ذهن أحد، وتؤيدّ 
قولنا هذا الرواية الثانية في بحار الأنوار بلفظ أنه ليس معي نبي، وفي الطبقات 



121

الكبرى لابن سعد لفظه هكذا قال: ياعلي أما ترضى أن تكون مني كهارون من 
موسى غير إنك لست بنبيّ قال: بلى يا رسول الله.

قال في صفحة 14 الجواب يفهم من قوله الخاتم: "هو كل شيء ما زينت به" 
أقول لا يمكن لاي عاقل أن يفهم من قولي ما فهم حضرة العلامة، ولو طلب 
منه المفتش بدلا عن تلاميذه أن يقرأ عبارة من كتاب ثم يقول له بيّن مفهومها 
بألفاظك، أظن أنه لا ينال من عشر درجات إلا درجة واحدة أو نصفها، وبما أنه 
أخطأ في ما فهم من قولي لذلك لا أريد أن أضيع وقت القراء الكرام ولا وقتي في 

الرد على أمثلته التي أوردها من جهله.
قال في صفحة 22 ما نصه: "قوله في صفحة 42 ولكن كل من له إلمام باللغة 
الخ،  أبدا  والانتهاء  الإنهاء  بمعنى  يوضع  لم  خاتم  لفظ  بأن  جيدا  يعلم  العربية 

فالجواب يفهم من هذا أن القائل بذلك ليس عالما باللغة العربية".
أقول أن كل من يقرا الصفحة ٤۲ من كتابي يعلم جيدا أن العلّامة قلّد في نقل 
عبارتي الرجل الذي كان يستدل على جواز الصلاة بقوله تعالى لا تقربوا الصلاة، 
وعلى قول قائل ولم لا تقرأ بقية الآية وأنتم سكارى؟ كان يقول هل أنت او أبوك 
يعمل بكل ما ورد في القرآن المجيد؟ كذلك العلّامة يترك عبارتي الباقية التي تدل 
على سقم فهمه، وأشار إلى القراء الكرام أن يقرأوا البقية بأنفسهم، ولذلك كل من 
يريد أن يفهم التفسير الحقيقي لخاتم النبيين عليه أن يطالع كتابي توضيح المرام من 
صفحة 37 حتى يجد فيه ما يروي الغليل ويشفي العليل، قال في صفحة 18 عما 
قال الملا علي القاري في شرح العاقب الذي ليس بعده نبي ظاهر، أن هذا التفسير 
لصحابي أو من بعده، وفي شرح مسلم قال ابن الأعرابي العاقب الذي يحلف في 
الخير من كان قبله فهو من جملة زلة قلمه وقدمه أو استند على أنه لو كان تفسير 

العاقب من تفسير الصحابة لا يكون ذلك الحديث صحيحا ولا حسنا. 
أقول أن ما قال الإمام هو صحيح ولا يلزم منه عدم صحة الحديث كما لا يخفى 
الحديث  البخاري  الإمام  ذكر  وقد  دقيقا  درسا  الأحاديث  درس كتب  من  على 
المذكور في صحيحه في باب أسماء النبي صلى الله عليه وسلم، وفي تفسير سورة الصف، ولم 



122

يذكر تفسير العاقب المذكور، وروى مسلم حديثا صرح فيه أن التفسير المذكور من 
الزهري كما قال، وفي حديث عقيل قال: قلت للزهري وما العاقب قال الذي ليس 

بعده نبي وذكر مؤلف عمدة القاري في شرح حديث آخر ما نصه: 
"وأبعد من قال أمره ثانيا أن يستوفي أكثر من حقه عقوبة للأنصاري وقال الخطابي 
هذه الزيادة تشبه أن يكون من كلام الزهري وكانت عادته أن يصل بالحديث من 

كلامه ما يظهر له من معنى الشرح والبيان."
من   36 صفحة  في  المذكور  التفسير  بصحة  سلمنا  إذا  عليه  أجبت  وقد 

فراجعه. كتابي 
وأما الحديث لو كان بعدي نبي لكان عمر فجوابه موجود في صفحة 36-35 
من كتابي فراجعه وأما ما ذكرت من المرقاة: "أنه في بعض الطرق هذا الحديث: لو 
لم أبعث لبعثت يا عمر. وقلت في جوابه أنه موضوع، فاذكر لنا أسماء المحدثين 
الذين قالوا بوضعه وقد روى الديلمي عن أبي بكر الصديق رضي الله عن رسول 
الله صلى الله عليه وسلم أنه قال "لو لم أبعث فيكم لبعث عمر"، راجع تاريخ الخلفاء للسيوطي 
رحمه الله، وروى ابن عدي: لو لم أبعث فيكم لبعث عمر فيكم. وروى الديلمي: 
لو لم أبعث لبعث بعدي عمر. "كنوز الحقائق"، وكذلك قول عائشة رضي الله 
عنها: قولوا خاتم النبيين ولا تقولوا لا نبي بعده، فقد ذكره الإمام السيوطي في الدر 
المنثور عن ابن أبي شيبة ذكره مؤلف مجمع البحار وهذا الكتاب قاموس لشرح 
غرائب الأحاديث، وسلّم بصحته ولذلك قال: أنه لا ينافي حينئذ حديث لا نبي 

بعدي لأنه أراد لا نبي ينسخ شرعه.
عليه  عيسى  رجع  لو  لأنه  أيضا  العقل  فيؤيد صحته  شعبة  ابن  المغيرة  قول  وأما 
أنه يكون قبل محمد صلى الله عليه وسلم وبعده وأما قولك عن الحديث "أنا  السلام فلا شك 
خاتم الأنبياء وأنت يا علي خاتم الأولياء" )حديث موضوع لا صحة له وإنما هي 
من جملة غلاة الشيعة وأقوال الرافضة( فيدل على أنك لا تدري أن هذا الحديث 
موجود في مسند الفردوس بلفظ أنا خاتم الأنبياء وأنت يا علي خاتم الاوصياء. 
كما هو مذكور في كنوز الحقائق للمناوي، ولا يضرنا إذا سلمنا بأنه موضوع لأن 



123

واضعه على كل حال كان عالما باللغة العربية وإنما نذكر مثل هذه الروايات لأن 
نبين في أي المعاني يستعمل لفظ الخاتم في اللغة العربية ثم نقلت قولا أن الشيعة 
على الاطلاق كلهم قسمان إما كافر مرتد جاحد، وإما فاسق فاجر أثيم، مع أنه 
يوجد فيهم أيضا من الصالحين "ولهذا أئمة المحدثين ولا سيما أصحاب الصحاح 
الستة ما نقلوا عنهم رواية ما وطعنوا فيهم، فيدل ذلك على جهلك، أما تعلم أن 
جعفر الصادق ومحمد الباقر من أئمة الشيعة الكبار وقد روى عنهم الترمذي والدار 

القطني والإمام البخاري في صحيحه.
ثم نقول في الصفحة 20 عن العلماء مثل الشيخ الأكبر محي الدين ابن العربي 
والإمام الرباني مجدد الألف الثاني والإمام عبدالله طاهر وشاه ولي الله المحدث 
وغيرهم عن أدلة هؤلاء العلماء، لا يعني بها لأنهم ليسوا من علماء الفتوى، نعم أية 
حاجة لك أن تعتني بأقوال هؤلاء العلماء المحققين من العلوم الدينية الذين بعض 
منهم كانوا من أولياء الله مادام أقوال الملاّ مبين والملاّ حسن ومير زاهد وقاضي 

مبارك تنير لك السبل وتهديك إلى صراط مستقيم.
قال في صفحة 20: وأما ما ذكره من فتوى علماء الهند فنحن معشر العرب لا 
نعرفهم ولا رأينا فتواهم مطابقا لاعتماد الطائفة الأحمدية حتى نقتنع به وقد سمعت 

من مصدر وثيق خلاف ذلك.
أقول: أن الرجل الذي لا يستحي من الكذب وينسب إلى مؤلف قولا لم يذُكر في 
كتابه فكيف يثق الناس بمصدره الوثيق الذي سمع منه؟ وهل يمكنك يا حضرة 
العلامة أن تنقل من كتابي تلك العبارة التي ذكرت فيها فتوى علماء الهند التي 
يشير إليها قولك المذكور، وقد ذكرت فيه أن تكفير العلماء إيانا ليس بأمر غريب 
المشايخ  يكفّر  أن  ضروريا  وكان  أيضا،  الصالحين  السلف  من  وقد كفّروا كثيرا 
عليه  عيسى  اليهود  المشايخ  وجماعته كما كفّر  السلام  عليه  الموعود  المسيح 
السلام وأتباعه، راجع الصفحة 79- 98 من كتابي، ويجمل القول أن المؤلف قد 
اعترف بصحة استدلالنا من الآيات المذكورة على إمكان مجيء نبي غير مشرع 
بعد محمد صلى الله عليه وسلم باتباعه وكونه خادما لشريعته إلا أنها في زعمه منسوخة متناقضة 



124

لآية خاتم النبيين وقد أثبتنا بطلانه، وما قلنا هو صحيح.
لفرد من  يمكن  إذا كان لا  الآخرين  الأنبياء  لمحمد صلى الله عليه وسلم على  مزية وفضل  وأي 
أمته أن يحصل على أقصى المراتب الروحانية ودرجة النبوة، وعندما تحتاج الأمة 

المحمدية إلى نبي يرسل من الأمة الإسرائيلية!.
بإفاضته  ولا شك أن فضل النبي لا يتحقق إلا بفضل أمته، والنبي لا يعُرف إلاّ 
الصديقية  مقام  ينالون  الأولين كانوا  الأنبياء  أتباع  إن  ولذلك  الكاملة،  الروحانية 
والشهادة والصالحية بإطاعة أنبيائهم، ولكن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم لكونه خاتم النبيين 
وأفضل الأنبياء وأزيدهم في الفيض يمكن أن ينال أحد من أتباعه مقام النبوة أيضا 
عند الضرورة إليها بإطاعته الكاملة "فلا شك أنه خاتم النبيين وأفضل الناس أجمعين 
وإنه لا نبي بعده إلاّ الذي هو من أمته وأكمل أتباعه الذي وجد الفيض كله من 
روحانيته وبضيائه ولبس رداء المحمدية على سبيل التمثل والبروز فهناك لا غيرة 
ولا مقام للغيرة وليست بنبوة أخرى ولا محل للحيرة فإن الخادم ليس بمنفصل عن 
مخدومه ولا الفرع بمنصرم عن جذعه، لذلك فمن كان بكليته فانيا في سيده وينال 
من الله لقب نبي فما هو مخل بختم النبوة مثلما لا تكون أنت اثنين إذا نظرت 
في المرآة بل إنما تكون واحدًا وأن يتراءى لك اثنان بادي الرؤية، ليس ثمة فرق 
إلا ما بين الظل والأصل، وهذا هو الأمر الحق الذي يشهد على بركات نبينا ويرُى 
حسنه في حلل التابعين الفانين فيه بكمال المحبة والصفاء، ومن الجهل أن يقوم 
أحد للمراء. اللهم صلِّ على محمد وآل محمد وبارك عليه بعدد ما في الأرض 
من القطرات والذرات والأحياء والأموات وبعدد كل ما في السموات وبعدد كل 
ما ظهر واختفى وبلّغه منّا سلاما يملأ أجواء السماء آمين. )ملخص من كلمات 

المسيح الموعود(
قال عني في صفحة 3 ما نصه "مغرور ابن مغرور ومعجبا بعلمه كما هو مصرح في 

صفحة 80 من توضيح المرام فبادرت في نصحه".
أقول: أنه لا يوجد في صفحة ٨۰ ما يدل على ذلك ولا أنا أعجب بعلمي وإني 
أطلب من الله دائما وأقول "رب زدني علما" وإني أعترف بقصر باعي في العلوم، 



125

ابروا أقلامكم واشحذوا  أن  أتحداكم وأقول لكم  فإني  ولكن مع هذا الاعتراف 
الكتب والنشرات، وسترون أن  أذهانكم وألّفوا ما يمكنكم أن تؤلفوا ضدنا من 
العاقبة تكون لنا، لا لأني عالم كبير بل لأجل أني أبلّغكم دعوة المسيح الموعود 
بالحجة  الأديان كلها  على  الإسلام  ليظهر  الزمان  هذا  في  الله  أرسله  الذي 
والبرهان، وقد وعده بقوله وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة 

أي بالحجج والبينات.
فاعلموا أن جماعتنا المباركة ستصير بدراً كاملا ينير أرجاء المعمورة ويسطع على 
فؤادها ويتغلغل في أحشائها رغم أنف كل مكابر عنيد، وتكون خاتمة أمرنا خيرا 
التاريخ نفسه، فكل ما حصل في  وعاقبة خصومنا شرًّا وسوف يرون كيف يعيد 
الأمة الموسوية سيحصل في الأمة المحمدية كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "ليََأْتيَِنَّ 
الترمذي, كتاب  باِلنّـَعْلِ" )سنن  النّـَعْلِ  حَذْوَ  إِسْراَئيِلَ  بنَِي  عَلَى  أتََى  مَا  أمَُّتِي  عَلَى 
اليوم بالمسيح الموعود، فليستهزؤا وقد قال  الله(، يستهزؤون  الإيمان عن رسول 
الله في القرآن المجيد: * ياَ حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يأَْتيِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّ كَانوُا بِهِ 
يَسْتـهَْزئِوُنَ*  )يس: 31(، وهم يفخرون بعلومهم فليفخروا بها، وقال الله عز وجل: 
* فـلََمَّا جَاءَتـهُْمْ رُسُلُهُمْ باِلْبـيَِّنَاتِ فَرحُِوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانوُا بِهِ 

يَسْتـهَْزئِوُنَ*  )غافر: 84(.
وإني اعتقد من صميم فؤادي أنه إذا لم يقبل أحد منكم دعوته فسوف يخرج الله 
من أصلابكم من يقبلها، وينشر هذه الدعوة في الأرض وأقطارها عاجلا أم آجلا، 
وستطلع شمس الإسلام بكل قوة في أوروبا وأمريكا وأفريقيا وآسيا وبقية البلاد، ولا 

يستطيع أحد منعه. يقول المسيح الموعود ما تعريبه: 
أنه  أنبأ به خالقُ السماوات والأرض  إنه لمما  الناس جميعًا!  أيها  "اسمعوا جيدًا 
سوف ينشر جماعته هذه في البلاد كلها، ويجعلهم غالبين على الجميع بالحجة 
والبرهان. ولسوف تأتي أيام، وهي قريبة، تكون فيها هذه الجماعة هي الوحيدة 
التي تُذكَر في العالم بالعز والشرف. إن الله سوف يبارك في هذه الجماعة والدعوة 
بركاتٍ كبرى خارقة للعادة، ويخيِّب كلَّ من يفكر في القضاء عليها، وسوف تستمر 



 جوهر الكلام
في الرد على
فصل الخصام

بقلم المبشر الاسلامي الأحمدي
جلال الدين شمس

طبعته الجماعة الاحمدية في الديار المقدسة
سنة 13٥٠هـ - المطبعة الهندية

وكذلك جعلنا لكل نبي عدوا من المجرمين،
كفى بربك هاديا ونصيرا

)الفرقان - ٣٢(



127

بسم الله الرحمن الرحيم

 نحمده ونصلي على رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم
وعلى عبده المسيح الموعود عليه السلام

جوهر الكلام

أبي ذر وأريت صورته  اللثام عن وجه  لم أكن مغاليًا ولا متحاملا حينما أمطت 
الحقيقية للقراء الكرام ولكنه لما رأى أن الحق قد بلج وسبر الناس غور علمه وسقط 
من أعينهم غص بالغيظ والحنق وحمل علي الحملة الهوجاء المنطوية على الحقد 
الشخصي والأنانية الممقوتة في كتابه الجديد الذي هو فصل من فصول الخصام 
وقد ظهر فيه بأجلى مظاهر اللعان والشتام وسماني أجهل الخلق وأسقط الناس 
وغراً ودجـالا وغاوياً ولئيما وآثمًـا وعدو الله إبليسًا وقال ينعتني أيضـاً -مبتلى بمرض 
دماغي وهذه جبلته الرديئة ولسانه البذيء ولدغته العقربية- وغيرها من النعوت التي 
تمثل للقراء لأول وهلة صورة مصغرة لما ينطوي عليه باطنه من الشرور وتظهر لهم 
أن ينبوع سب وشر يتفجر في صدره، ثم يفيض على أسلات قلمه، وتدل على 
أن ثيابه كما هو حسب قوله ملوثة بالبول والغائط دائما، لأنه مبتلى بذرب البطن 
وسلس البول وكذلك قلبه ملوث بأنواع الإرجاس التي تجعله في حجب الجهل 
والقداسة  للطهارة  ولا  للدخول  منفذا  فيّ  النورانية  الأشعة  تجد  ولا  والظلمات، 
موضعًا للقبول. وقد وردت إلي كتب من أهالي حمص الكرام ذكروا فيها تاريخ 
حياته بالتفصيل التام وقالوا أنه رجل أتى من الهند منذ عشرين عامًا ولا يعرفون له 
أصلا ومقاما، فلا شك أن ادعاءه وقوله عن نفسه )أولاد العرب( دليل على كونه 
زنيمًا، والزنيم في اللغة العربية هو اللاحق بقوم ليس منهم ولا هم يحتاجون إليه، 
فهو لا  الجماعة،  الناس من صلاة  بعد خروج  إلا  المسجد  يدخل  إنه لا  وقالوا 
يصلي مع الجماعة بل ولا يصلي لله إلا في كل شهر وقتا ليراه الناس، وكم عابه 
العلماء وغيرهم من الذين يستمعون تدريسه على تركه الصلاة فيقول دائما ثيابي 



128

ملوثة بالبول والغائط، لأني مبتلى بذرب البطن )وأيضا بذرب اللسان( وسلس البول 
إِنَّهُ لَ  تُسْرفُِوا  وَاشْرَبوُا وَلَ  لإسرافي في شرب الشاي خلاف أمره تعالى: * وكَُلُوا 
يُحِبُّ الْمُسْرفِِينَ*  وقد أقاموا عليه الحجة مرارا بقولهم إنك تجلس في درسك أكثر 
من ساعة ولا نرى تحتك بولا فما حجتك في ترك الصلاة يا ترى؟ ولا يخشى وعيد 
دًا فـقََدْ كَفَرَ" وعاتبوه ولاموه جهاراً فلم  الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله: "مَنْ تـرََكَ الصَّلَةَ مُتـعََمِّ
يرتدع وهذه هي حاله في أداء فرائض الله وأما معاملته مع الناس فأشنع وأقبح، لأنه 
يشار إليه بالبنان في مسائل الزور والبهتان وغمط حقوق الأقرباء والجيران، فكم 
وكم قال عن أخي امرأته بأنه سحب عليه السلاح مرارا ولدى التحقيق في المحاكم 
تبين أن أقواله زور وافتراء، وإن خصمه مما رماه به براء، وأمره هذا مشهور ومعروف 
عند الناس وكثيرا ما افترى على جيرانه ورفع أمرهم إلى الحكومة من تهمته وبهتانه، 
وظهر أمره للجميع وعرفه الرفيع والوضيع، فوا أسفاه على ما وصل إليه الإسلام، 

وهذا الشيخ من حماته وصدق قول قائل في حقه وحق أمثاله:
ولا تذهبن عيناك نحو عمائم    وما تحتها إلا رؤوس تزور

ويكفي هذا القدر لأهل البصيرة والعرفان لأن يفهموا سبب مخالفته للدعوة الحقة 
نْسِ  الثابتة من الرحمن، يقول تعالى: * وكََذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نبَِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ الِْ
وَالْجِنِّ يوُحِي بـعَْضُهُمْ إِلَى بـعَْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُوراً وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فـعََلُوهُ فَذَرْهُمْ 
مَا  وَليِـقَْتَرفُِوا  وَليِـرَْضَوْهُ  باِلْخِرَةِ  يـؤُْمِنُونَ  لَ  الَّذِينَ  أفَْئِدَةُ  إِليَْهِ  وَلتَِصْغَى  يـفَْتـرَُونَ *  وَمَا 
هُمْ مُقْتَرفُِونَ*  . أما أقواله التي نسبني فيها إلى الكفر والضلال فأقول في جوابها.

كفّر وما التكفير منك ببدعة    رسم تقادم عهده المتقادم
ولا غرو إذا كفّرنا لأنه ما من مصلح جاء إلى هذا العالم إلا وكان أمثاله في طليعة 
مشايخ  أما كفَّر  التكفير؟  فتاوى  من  السلام  عليهم  الأنبياء  سلِم  المكفرين. هل 

اليهود عيسى عليه السلام وجماعته حيث نسبوهم إلى الإلحاد والضلال .
وهل سلم أولياء الأمة وأئمتها من تطاول المشائخ أمثال أبي ذر وفتاويهم الباطلة؟ 
)راجع مقدمة الكتاب من توضيح المرام يتبين لهم موقف العلماء في مقابلة الأنبياء 
أن  وجل  ولا  هيّاب  غير  أقول  وإني  الكرام(  وأئمتها  الأمة  وأولياء  السلام  عليهم 



129

هؤلاء يخرجون الناس من الإسلام أفواجا بفتاويهم وجمودهم، ولكن ليعلموا أنهم 
غير معجزي الله وإن الله لَمتِم نوره وسينشر الإسلام في الآفاق وستتم دائرة تبليغه 
بواسطة الأحمديين الذين يكذبهم هؤلاء وهم قعود في زوايا الحجرات والخمول، 
والله ما شوّه الأغيار وجه الإسلام بقدر ما شوّهه هؤلاء كأبي ذر وأضرابه الذين قال 

عنهم مفتي الديار المصرية الشيخ محمد عبده قبل وفاته:
ولست أبالي أن يقال محمد     أبلّ او اكتظت عليه المآتم

ولكن دينا قد أردت إصلاحه     أحاذر أن تقضي عليه العمائم
وكل من يقرأ فصل الخصام بعد مطالعة كشف اللثام يعلم أن أبا ذر لم يرد على 
الأمور التي كانت تتعلق بأصل البحث وإنما أظهر براعته في فن السب والشتم 
واللعن والتكفير والازدراء والشقشقة الفارغة، وقد كان بودي أن أسكت ولا أكتب 
شيئا في الرد عليه لأن كتاب توضيح المرام في الرد على علماء حمص وطرابلس 
الشام وكشف اللثام كانا كافيين لدحض ما أتى به من الحجج الباطلة الواهية في 
كتابيه حجة الإسلام وفصل الخصام، ولكن لكي لا ينخدع به الغير من البسطاء 
وحاشا لعاقل أن يؤخذ بأباطيله وترهاته، أردت أن أكتب شيئا في الرد عليه ضاربا 
صفحا عن كلماته المفحشة وأقواله الواهية التي لا علاقة لها بالبحث والعقيدة، ولا 

تحتاج إلى برهان لبطلانها.
قال في الصفحة 5: "لم أذكر في كتابي حجة الإسلام شيئا من الرأي"، أقول، 
إن قولك أن الآية * وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلَّ خَلَ فِيهَا نَذِيرٌ*  والآية * وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي 
رجَِالِكُمْ*   مِنْ  أَحَدٍ  أبَاَ  مُحَمَّدٌ  مَا كَانَ  الآية *  رَسُولً*  منسوختان من  أمَُّةٍ  كُلِّ 
وأجوبتك الأخرى من هذا القبيل أليست آراؤك الباطلة يا حضرة العلّامة الفهامة؟ 
هل تقول أن أقوالك آيات قرآنية أو أحاديث نبوية؟ أتفتري على الله ورسوله وقد 

خاب من افترى.
قال في الصفحة 8: "سلوا هذا الغر وانصفوني، هل قال أحد الذين ذكرهم أنه نبي 
أو رسول وهل اعتقدوا هذا الاعتقاد الباطل". أقول، لقد قال عني في الصفحة 6 
بأنني مبتلي بمرض دماغي، ولكن الحقيقة أنه هو المبتلى بذلك ولهذا يراه القارئ 



130

يتخبط في كتابه كالذي يتخبطه الشيطان من المس، ولقد ذكرت نبذة يسيرة عن 
ذكائه المفرط وفهمه الثاقب في كشف اللثام فليراجعه من شاء، وفي ظني لو أن 
أحدًا من الرعاة القادمين حديثاً من تركستان علّمناه شهرا واحدا لفهم أكثر من 
العلامة أبي ذر، انظروا إلى عقليته فهو إلى الآن يسألني عن العلماء الأقدمين الذين 
قالوا ببقاء النبوة في خير الأمم، مع أننا قد ذكرنا أسماءهم وأقوالهم في نفس الكتب 

التي يردّ عليها وهي نداء عام وتوضيح المرام وكشف اللثام.
ثم يقول: "وعلى الفرض المحال لو كان أحد منهم ادعى النبوة أو الرسالة لنفسه 
أو أقر لغيره كما يعتقد بعض الطائفة الأحمدية الهندية فأهل الحق هم أهل السنة 

والجماعة يحكمون عليهم بالكفر والارتداد والزندقة على حد سواء".
مؤلف  الدهلوي  المحدث  الله  ولي  شاه  هل  العلامة،  يا حضرة  الله  اتق  أقول: 
البالغة كان كافراً أو مرتدًا أو زنديقا؟ وهل الشيخ الأكبر محي الدين  حجة الله 
ابن العربي والإمام عبد الوهاب الشعراني والإمام علي القاري ومولانا جلال الدين 
الرومي ومجدد الألف الثاني والعلامة محمد قاسم مؤسس كلية ديوبند التي تقول 
بأنك مشار إليك فيها بالبنان والعلامة الشهير السيد عبد الحي لكهنوي وغيرهم 
ممن أفتوا ببقاء النبوة من دون تشريع جديد بعد خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم ، هل كان هؤلاء 
كفارا ومرتدين وزنادقة يا ترى؟ وهل لم يكن جلّهم إن لم أقل كلهم من أهل السنة 
والجماعة؟1  ثم إن عائشة رضي الله عنها قالت: قولوا خاتم النبيين ولا تقولوا لا 
القول الإمام محمد الطاهر في كتابه تكملة  نبي بعده. وقد اعترف بصحة هذا 
مجمع البحار، ثم قال أنه لا ينافي حينئذ حديث لا نبي بعدي ينسخ شرعه، فقل 
يا حضرة العلامة الفهامة هل سيدتنا عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها كانت كافرة 

ومرتدة والعياذ بالله؟
يعملون  فلأنهم وحدهم  السنة  أما  والجماعة،  السنة  وأهل  الحق  أهل  هم  الأحمديين  أن  وسواه  المؤلف  وليعلم   -1
بسنة الرسول صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين من بعده بدعوته إلى الله حسب قوله تعالى: * قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي 
أدَْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أنَاَ وَمَنِ اتّـَبـعََنِي*  وهل من أحد من جميع أتباعه صلى الله عليه وسلم يدعو إلى الله سوى 
الأحمديين؟ وأما الجماعة لأن لهم نظاما وإماما مطاعا حسب نظام النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه من بعده، وأما 
غير الأحمديين فلا يوجد لهم مركز ولا نظام بل كلهم متنابذون متفرقون متشتتون. فالطائفة التي أخبر عنها الرسول صلى 
الله عليه وسلم بقوله لا تزال طائفة من أمتي منصورين ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم هي الطائفة الأحمدية 

لا غير لأنها تخدم الإسلام وتنشره في ربوع العالم، وأما الآخرون فغافلون لا يقومون لنشر الدين أو الهداية.



131

قال في الصفحة 10 "اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله والقائل -يعني إياي- 
محروم من نفس الإيمان فضلا عن الإيمان الكامل وأنّى له نور من الله". 

أقول ما دامت تحققت صحة فراستي ثبت كوني مؤمنا وظهر أن الحسد أعمى 
بصرك والتعصب غشي على قلبك لذلك تنكر الأمر المشهود والمحسوس وكذلك 

حال أبناء الظلمة في كل زمان ومكان.
قد تنكر العين ضوء الشمس من رمد    وينكر الفم طعم الماء من سقم
قال في صفحة 10 "إن أغلاط المطابع كثيرة في كل زمان ومكان ..الخ" 

من  الإنسان  يتمكن  لم  إذا  الكتب  في  تبقى  المطبعية  الأغلاط  إن  نعم.  أقول 
السنية  والهدية  الصريح  البرهان  مؤلفاتي  أن  ذر  أبو  يعلم  ولو  لعذر  تصحيحها 
وتوضيح المرام طبعت في الشام وأنا كنت في فلسطين ولم أقدر أن أرى البروفات 
وأصححها لما اتخذ ما بقي فيها من الأغلاط كحجة علي، ومع ذلك فقد ذكر 
فيها  يذكر  لا  أنه  والصواب  للخطأ  الفهرس  ابتداء  في  طبعها  على  وقف  الذي 
سوى بعض الأغلاط فقط التي نسبها إلينا يمكن لكل قارئ أن يعلم بأنها أغلاط 
مطبعية، فمثلا قال أنه يوجد في الصفحة 3 من البرهان الصريح ومن يقل إني إله 
من دونه مع أن الآية * وَمَنْ يـقَُلْ مِنـهُْمْ إِنِّي إِلَهٌ مِنْ دُونهِِ* . فأقول إن الرجل الذي 
الكتاب يعلم أن هذه غلطة مطبعية  بألفاظها الأصلية في غلاف  يقرأ هذه الآية 
وهكذا بقية الأغلاط. ثم قال أنه ورد في تحقيق الأديان صفحة 24 منه فلا أعبد 
الذين تعبدونه من دون الله، مع أن الآية هي: * فَلَ أَعْبُدُ الَّذِينَ تـعَْبُدُونَ مِنْ دُونِ 
اللَّهِ*  فحضرة العلامة يغلط حتى في التصحيح لأنه في تحقيق الأديان مذكور فلا 

أعبد الذي، وهو صححه وقال الذين فقد أخطأ عند تصحيح الآية أيضا.
وأما ذكره الأغلاط من كتاب حياة المسيح ووفاته فهذا الكتاب ضخم يحتوي على 
أكثر من مائتي صحيفة وقد طبع في الشام على عجل حينما كانت الثورة الأخيرة 

في إبان شدتها وكانت دمشق بلسان حالها تقول:
دمشق كانت لساكنيها      كجنة الخلد في النظارة
فأصبحت كالجحيم نارا     وقودها الناس والحجارة



132

ولم يكن باستطاعة صاحب المطبعة أن يرسل البروفات مرة بعد أخرى للتصحيح 
لذلك بقيت فيه أغلاط كثيرة ولكن أنت يا حضرة العلامة كتبت 26 صفحة في 
خمسة أو ستة أشهر وطبعتها في البلد الذي أنت ساكن فيه وقد صححتها وذيلتها 
بفهرست الخطأ والصواب، ثم بقي كتابك مشحونا بالأغلاط فأي عذر يوجد لك 
سوى الجهل؟ وهل عندك ما تعتذر به كما تعتذر بترك الصلاة لذرب البطن أو 

سلس البول.
ثم اعلم أنه ليس من عادتي أن ألتفت إلى مثل هذه الأغلاط لأن آداب المناظرة 
تقتضي أن يبحث الفريقان في المبادئ فقط ويحاول كل واحد منهما تفنيد آراء 
الآخر كمخلص لا يتشبث بآرائه عن محض عناد أو مكابرة ولا يسعى أن يمس 
عواطف خصمه أو ينتقد أسلوب كتابته بما بقي فيه من الأغلاط من حيث اللغة، 
نعم إنه يجب على كل من الخصمين أن يبذل كل جهده لأن يكون تحريره سالما 
النحوية واللغوية، وأن  الوحشية والأغلاط  الغريبة الحشوية والتراكيب  من الألفاظ 
وينسى  إلا  إنسان  من  ما  وإنه  للتفاهم،  وواسطة  أداة  إلا  هي  إن  اللغة  أن  يفهم 
ويخطئ في بعض الأحيان لأن النسيان والخطأ من لوازم البشرية، وقد قال رسول 
الله صلى الله عليه وسلم : إنما أنا بشر أنسى كما تنسون، فإذا نسيت فذكروني. ولكن العجالة 
الأولى أي كشف اللثام وهذه العجالة كتبتها طبق المثل القائل: كما تدين تدان. 

ولكي يعلم المؤلف أنه كما قال الشاعر:
كل من يدعي بما ليس فيه    كذبته شواهد الامتحان

انظروا كيف تفاخر بعلمه في الصفحة 4 وقال أنه مشار إليه بالبنان في العراق وفي 
اليمن والحجاز ومصر وفلسطين ودمشق الشام وسورية ودهلي وغيرها من البلدان. 
ثم قال عن كتبنا أنه يوجد فيها الأغلاط العربية الفنية مما يدل على عدم المقدرة 
الكاتب  العالم  للرجل  يحق  نعم  وفروعها.  أصولها  من  العربية  الفنون  في  العلمية 
القدير في فن الكتابة أن يفتخر بكتابته وأنا بصفتي هنديا لو أخطأت أيضا في 
العرب، ولكن  أبناء  الألفاظ فعذري واضح لدى  الجمل واستعمال بعض  تنسيق 
الرجل الذي يدعي كونه من )أولاد العرب( ولا يذكر اسمه إلا بلقب العلامة ولا 



133

يعرف أن يكتب صفحة واحدة حسب أصول اللغة العربية ويسيء لسمعة أدباء 
العرب وبلغائهم بانتمائه إليهم وإدماج نفسه في عدادهم، يحق لي أن أكشف اللثام 
عن حقيقة علمه كي لا يظن الأجانب أن جميع كتاب العرب مثله، وها أنا أذكر 
جملتين من كلامه البليغ، يقول في الصفحة الأولى ما نصه: )بينما كنت ماشيا في 
الطريق في بلدة حمص بسوريا إذا أتاني2 رجل رقيعة تصفحتها وجدتها أصلا من 
تلك الشجرة الخبيثة( ثم يقول في الصفحة 14 ما نصه: "فالاعتراضات المرقومة 
في كتاب كشف اللثام بحق العلامة السيد محمد أبي ذر النظامي الأيوبي عائدة 
كلها تماما على المعترض". فهذه العبارة تدل أما على أن المؤلف معجب بنفسه 
غاية الاعجاب وأما أن رجلا آخر يكتب له وقد كتب الجملة المذكورة حسب 

العادة ثم بقيت على حالها في الكتاب لتكشف عمن يكتب له من وراء ستار.
أجاب ردا على قولي "يظهر أن العلامة عند تحرير هذا الكتيب كان متثاقلا من 
النوم" بقوله "أما النوم فهو لازم للبشرية وعلى الفرض لو صدر الغلط من النائم ليس 

عليه عذاب من الله". 
بعد  شيئا  يكتب  لا  أن  أوصيه  لذلك  قولي  بصحة  يعترف  العلامة  أقول: كأن 
من  ليست  الحال  هذه  في  الكتابة  لأن  النوم  من  متثاقلا  يكون  عندما  الآن 

العقول. شأن أولي 
قال في الصفحة 31 ناقلا عن زبدة العلماء "فهم المسألة العلمية، سواء كانت 

دينية أو غيرها موقوف على علم المنطق".
أقول: اذكر لنا يا أيها العلامة أي كتاب من كتب المنطق كانت الصحابة رضي الله 
عنهم تدرسه؟ وهل كانوا يفهمون المسائل الدينية أم لا؟ أتجعل العلم الذي أوجده 
وثني موقوفا عليه فهم المسائل الدينية؟ إن أرسطوطاليس هو الذي دون هذا العلم 
بأمر الاسكندر الرومي، ولهذا لقب بالمعلم الأول وقد ولد في قرية طاجيرا من بلاد 
مقدونيا قبل الميلاد بنحو 384 وكان طبيبا وصاحبا لملك مقدونيا، وكان حينما 
الملك  العلم على يد أفلاطون ثم دعاه  لتلقي  الثامنة عشرة من عمره ذهب  بلغ 

فيليب المقدوني لتعليم ولده الاسكندر وتهذيبه.
2- لم يذكر أنني أرسلت إليه في البريد نسختين من كشف اللثام.



134

فاعلم إذا يا حضرة العلامة أن علم المنطق لا يفيد الإنسان من حيث الروحانية شيئا 
كما لم يفد أفلاطون أستاذ أرسطو حيث قدم قربانا للآلهة الأخرى في آخر حياته، 
المقصود  المسائل فحسب وليس هو  التفكير في  للقارئ ملكة  إنه يحدث  نعم 
فن  في  المشهورة  الكتب  قرأت  فقط  الغرض  لهذا  ونظرا  التعليم،  من  الحقيقي 

المنطق والحكمة.
الكلام  علم  طبق  أعدائه  لمقاومة  يستعد  الذي  الرجل  ذلك  هو  العاقل  وإن 
الحديث،  العلم  إليها  التي وصل  الثابتة  العلمية  الرائج في زمانه وطبق الأسس 
اليوم  أدباء  استعمالها  هجر  قد  اليونانية  المنطقية  الاصطلاحات  نرى  ولذلك 
وكتابه، وإنه من العبث أن نضيع أعمارنا في حل معضلاتها وإن الواجب علينا 
أن نتدبر في آيات القرآن الكريم كما أمرنا الله فيه بقوله: * كِتَابٌ أنَـزَْلْنَاهُ إِليَْكَ 
بّـَرُوا آياَتهِِ وَليِـتََذَكَّرَ أُولُو الَْلْبَابِ*  )ص: 30(، وعلينا أن نتعلم العلوم  مُبَارَكٌ ليَِدَّ
قوله  والأرض حسب  السموات  في  توجد  التي  الأشياء  تسخير  لنا  تمهد  التي 
)يونس: 102(، وكذلك  وَالَْرْضِ*   السَّمَاوَاتِ  فِي  مَاذَا  انْظرُُوا  قُلِ   * تعالى: 
قال: * وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الَْرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ 

يـتَـفََكَّرُونَ*  )الجاثية: 14(. لِقَوْمٍ  لَياَتٍ 
ألا ترى يا حضرة العلامة كيف سخّر أعداء الإسلام القوى الطبيعية لمنافعهم فركبوا 
متون الهواء وسبحوا في الأجواء وامتطوا لجج البحار ونبشوا الأرض واستخرجوا 
دفائنها وكنوزها وسخروا ما فيها من معادن ومياه ونيران وأتوا بما يدهش العقول 
من مجهودات أفكارهم ونتاج أدمغتهم. أفبعد كل ما آل إليه المسلمون من الذلة 
والهوان وخسران البلدان وما وصل إليه الغرب من العزة القسعاء والعظمة الظاهرية 
والتسيطر المكين، تريد أن ترجعنا إلى الاصطلاحات الرثة البالية وأن تضيع أعمارنا 
المطلقة  الضرورية  إذا حفظوا  اليوم  المسلمين  يفيد  في حفظها وتدريسها؟ فماذا 
والممكنة  العامة  والمطلقة  المطلقة  والوقتية  العامة  والمشروطة  المطلقة  والدائمة 
القضايا والاصطلاحات. وأضاعوا أعمارهم في حل عويصات  العامة وغيرها من 
لشيخ  المنطقيين  رد  تقرأ  أن  العلامة  يا حضرة  أرجوك  وإنني  المنطقية؟  المسائل 



135

الإسلام ابن تيمية رحمه الله وتحريم المنطق للإمام جلال الدين السيوطي رحمه 
الله وأن ترأف بتلاميذك ولا تضيع أعمارهم في تعليمهم ما لا يفيدهم في حياتهم 

لا من حيث الدين ولا من حيث الدنيا.
ثم قال في الصفحة 35 ردا على قولي "لا أعلم لماذا يسعى العلامة لنسخ القرآن 
المجيد كالبهائية الذين يدعون نسخ القرآن كله في هذا الزمان وقد يتسترون وراء 
لباس المسلمين لترويج أفكارهم"، هذه صفاتك وأنت مضطرب كالزئبق بل أنت 
بحق  مرة  أقول  بأنني  ذكر  الاضطراب  لإثبات  ثم  الاضطراب،  ميدان  في  سباق 
التابع  أنه أحد أفراد الأمة المحمدية  أنه نبي ومرة  المسيح الموعود عليه السلام 
لشريعة محمد صلى الله عليه وسلم وتارة أقول أنه خليفة الله المهدي، وتارة أقول هو مجدد الملة 
الإسلامية، كأن هذه الصفات كلها أضداد عند العلامة لا يمكن اجتماعها في 
شخص واحد! ويكفي أن نجيبه بالاستعاذة بالله من سوء فهمه ومن غريب جهله.
البهائية ينسخون كتاب  البهائية، وقال "إن كانت  ثم هو يتجاهل كأنه لا يعرف 
الله القرآن فهم من ملتان التابعة للاهور"، وتجاسر على الكذب الصريح لأنه لا 
توجد فرقة البهائية الذين نسخوا القرآن في ملتان أبدا، وإنما البهائية الذين عنيتهم 
فمؤسسهم مدفون في بهجة عكا واسمه حسين علي الملقب ببهاء الله وخليفته 
عباس أفندي مدفون في حيفا ورئيسهم الحالي إسمه شوقي أفندي ابن أخت عباس 
أفندي، وهم الذين يعتقدون بنسخ القرآن المجيد بشريعة جديدة أنزلها بهاء الله 
بكتاب سماه الكتاب الأقدس، وقد قال فيه ما نصه "من يقرأ آية من آياتي لخير 
له من أن يقرأ كتب الأولين والآخرين -الكتاب الأقدس صفح 37" وقال أيضا 
ما نصه "تالله الحق لا تغنيكم اليوم كتب العالم ولا ما فيه من الصحف إلا بهذا 
الكتاب الذي ينطق في قلب الإبداع- الكتاب الأقدس ص 45" ولا بد أن العلامة 
يعلم هذا كله لأنه يتجاهل الموجودين في عكا وحيفا وهم قريبون منه ويذهب إلى 
ملتان حيث لا يوجد شيء مما ذكر، وهذا هو التضليل بعينه! وقد أخبرت أنه كان 
صاحبًا لبدر الدين البهائي المشهور الذي كان محاميا في حمص وهو أخ سعيد 
أفندي مراد أستاذ المجلة في معهد الحقوق في دمشق سابقا، فالعلامة أبو ذر 



136

يريد أن يذر الرماد في أعين القراء كيلا يظنوا أني بهائي متستر بلباس المسلمين، 
ويظهر أن هذا هو السبب في تأخره عن الصلاة بالجماعة، لأن بهاء الله قال في 
الصفحة 4 من كتابه الأقدس ما نصه: "كتب عليكم الصلاة فرادى قد رفع حكم 

الجماعة إلا في صلاة الميت إنه لهو الأمر الحكيم".
وفلان  وفلان  والبيضاوي  الشربيني  الخطيب  تقول  "تارة   :36 الصفحة  في  قال 
من المفسرين أخطأوا في تفسيرهم خطأً ظاهراً لا يمكن تداركه مع أن الخطيب 
الشربيني قطب العلماء ومن الأئمة الشافعية، والبيضاوي غوث المفسرين، وتارة يا 
مناظر أنت تصير مجتهدا مطلقا لا تعتقد بمذهب أحد الأئمة الأربعة ولا غيرهم 
وتجعلهم بطالين خاطئين. أقول: لو كنت مخطئا في قولي أن المفسرين أخطأوا 
في تفسير بعض الآيات لكان على العلامة أن يثبت كوني مخطئا بالإجابة على 
الأسئلة التي ذكرتها في الفصل الأول من توضيح المرام والتي تبين خطأهم، ولكنه 
من دون أن يجيب عليها بدأ يكذبني ويطعن فيَّ شأن كل حاسد متعصب عنيد.

وقد ذكرت في توضيح المرام بعد ذكر اختلاف المفسرين في تفسير الآيات وذكر 
أقوال الأئمة الأربعة رحمهم الله ما يأتي: "فحاشى أن أطعن في أحد من السلف 
الصالحين العظام، فهم يشكرون على كل حال، إذ لم يألوا جهدا بأن بلغوا إلينا كل 
ما وصل إليه علمهم في تفسير القرآن المجيد، واجتهدوا بخلوص النية، والمجتهد 
قد يخطئ ويصيب، فإن أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر. ثم لا يخفى أن 
ومن  أفكارهم  لترويج  روايات  فيها  زادوا  ممن  الكثيرين  أيدي  على  مرت  كتبهم 
المحتمل أيضا أن الروايات التي جمعوها كانوا يريدون أن يشذبوها، وإنما عاجلهم 
المفسرين  أن نذكر هؤلاء  إلى ذلك سبيلا، فيجب علينا  أن يجدوا  قبل  الموت 
بالخير وأن نقول في حقهم تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا 
تسئلون عما كانوا يعملون. وقد ذكرت أن ابن خلدون قال في مقدمة تاريخه أن 

تفاسير المتقدمين مملوءة بالغث والسمين".
فهل بعد هذا التصريح مني يحق للعلامة أن يقدح في بالقول المذكور لإضلال 
عامة الناس وإخفاء الحقيقة عليهم. ولكن صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال عن هذا 



137

الزمان عن أمثاله: "علماؤهم شر من تحت أديم السماء" وكذلك ذكر مجدد الألف 
الثاني في مكتوباته ما تعريبه: "أن عزيزا لي رأى في المنام إبليس اللعين قاعدا فارغا 
مطمئن الخاطر من جهة الإغواء والتضليل، فسأله عن سبب قعوده بهذه الحال؟ 
فأجاب اللعين أن علماء السوء في هذا الزمان قد حلوا محلي وأيدوني تأييدا عظيما 

وأعانوني في أشغالي حتى لم يتركوا لي حاجة لإغواء الناس وتضليلهم".

مسألة الناسخ والمنسوخ
كنت رددت في كشف اللثام على قول أبي ذر بنسخ الآيات الدالة على بقاء النبوة 
غير التشريعية بعد خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم ما يأتي: وإن أكبر برهان على جهله في العلوم 
الدينية هو حكمه بنسخ الآيات التي تشتمل على الأخبار الأمر الذي لم يقل به 
أحد من العلماء المحققين، ثم ذكرت قول السيوطي رحمه الله، أنه لا يقع النسخ 
إلا في الأمر والنهي ولو بلفظ الخبر، أما الخبر الذي ليس بمعنى الطلب فلا يدخل 

فيه النسخ، وكذلك ذكرت قول الحافظ ابن حجر العسقلاني.
قال في جوابه "إنني قلت في رسالتي حجة الإسلام بأن الاستدلالات كلها مردودة 
باطلة لا صحة لها ومع ذلك وعلى الفرض المحال لو جئنا معه، مع أنه لم يقل هذا 
القول في حجة الإسلام أبدا ولم يذكر في جواب الآيات سوى القول بأنها آيات 
مكيات منسوخة بالآية المدنية، * مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أبَاَ أَحَدٍ مِنْ رجَِالِكُمْ*  ولكن الآن 

لما شعر بسقم جوابه بدأ يقول وعلى الفرض المحال. 
نعم أيها العلامة إنك أظهرت في حجة الإسلام براعتك النحوية حيث قلت عن 
الآيات المذكورة، إنها جميع ما فيها كلها أخبار عن الواقع الذي مضى في الزمان 
الأول قبل مجيء النبي صلى الله عليه وسلم ، أي عالم نحوي يجرؤ على هذا القول بأن لفظ، إما 
يأتينكم، بصيغة المضارع مع كونه مصدرا بأن الشرطية ومؤكدا بالنون الثقيلة وكذلك 
الآيات الأخرى التي وردت بصيغة المضارع تتعلق بالزمن الماضي، فهذا دليل آخر 
على كونك مشارا إليه بالبنان في معاملة الجهل وقلة العرفان، وأما ما ذكرت عن 
المقيد والمطلق، وإن قيد الإطلاق هو نسخ عند الأحناف والجمهور، فهذا النسخ 



138

اصطلاحي وليس بنسخ حقيقي والمراد منه نسخ إطلاق الحكم مع الاعتراف ببقاء 
حكم الآية مقيدا بالقيد المذكور في آية أخرى، لذلك قيل عنه بأنه نزاع لفظي عند 

المحققين، وثانيا أن أبحاثهم كلها تتعلق بالأحكام لا الأخبار.
وأما نقلك قول البعض "يجوز النسخ في الأخبار التي تكون في المستقبل3  كقوله 
تعالى: * إِنَّ لَكَ أَلَّ تَجُوعَ فِيهَا وَلَ تـعَْرَى*  )طه: 119(، وهي منسوخة بقوله 
تعالى: * فـبََدَتْ لَهُمَا سَوْآتـهُُمَا*  )طه: 122(، فاعلم أن جملة قال بعضهم تـدل 
على ضعفـه وإن المحققين من العلماء لم يقولوا بـه - ولذلك قال السيوطي بعد 
القول المذكور "وأما الخبر الذي ليس بمعنى الطلب فلا يدخل فيه النسخ ومنه 
الوعد والوعيد، وإذا عرفت ذلك عرفت فساد وضع من أدخل في كتب النسخ كثيرا 

من آيات الأخبار والوعد والوعيد.
والحقيقة أنه لا يوجد في الآية نسخ لأن الخبر * إِنَّ لَكَ أَلَّ تَجُوعَ فِيهَا وَلَ تـعَْرَى*  
كان مقيدا من الأول بعدم اقتراب الشجرة وأكلها كما قال تعالى: * وَلَ تـقَْرَباَ هَذِهِ 
الشَّجَرَةَ فـتََكُوناَ مِنَ الظَّالِمِينَ*  )البقرة: 36(، فقد تم ما أخبر الله به آدم عليه 

السلام من قبل، فهل هذا يكون نسخا يا ترى؟4 
ثم إن الآية: * إِمَّا يأَْتيِـنََّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ*  )الَأعراف: 36(، لا تحتمل إلا معنى 
الاستقبال فقط. فبيّن لنا يا حضرة العلامة ماذا تقيد فيها بآية خاتم النبيين؟ ألا 
يكون معنى نسخ هذه الآية بأن الله قبل إنزال آية خاتم النبيين كان يجهل أنه لا 

يرسل أحدًا بعد محمد صلى الله عليه وسلم ؟ تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرا.
الناس  حالات  حسب  تنزل  لأنها  الأحكام  نسخ  على  الاعتراض  هذا  يرد  ولا 
ومقتضياتهم، فبتبدل حالة الناس يجوز تبدل الحكم أيضا، كما أن الطبيب يبدل 

الأدوية حسب تغير حال المريض، ولا يقال عنه أنه جاهل لأنه يغير الأدوية.
نَذِيرٌ*   فِيهَا  خَلَ  إِلَّ  أمَُّةٍ  مِنْ  وَإِنْ   * الآية:  بنسخ  القول  على  العلامة  أصر  ولقد 
)فاطر: 25(، والآية: * وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ رَسُولً*  )النحل: 37(، ولم يخجل 

3- ولكنك يا حضرة العلامة نسخت الأخبار التي تتعلق بالماضي أيضا كنسخك الآية * وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلَّ خَلَ فِيهَا 
نَذِيرٌ*  )فاطر: 25(

4- هذا الجواب حسب معنى الآية المشهور وإلا للآية معنى آخر.



139

من إصراره على عدم قبول الحق شأن ذلك الرجل الذي قال لصاحبه عن غراب رآه 
من بعيد أنه معزى وإن طارت، ثم تدعيما لقوله افترى علي بأنني استدللت بهاتين 

الآيتين على مجيء نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم .
وإن كل من قرأ كتابي يعلم أنني أوردتهما لإثبات أن الإنذار من صفة الرسل إذا 
كان الأمر به من الله، لذلك إن الله ذكر في آية لفظ "النذير" وفي الثانية لفظ 

"الرسول". وصدق أبو ذر حيث قال: إفهام من لا يفهم أثقل من الجبال.
قال في الصفحة 18: وقال المفسرون أن الآية: * للَِّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي 
بقوله  اللَّهُ*  منسوخة  بِهِ  يُحَاسِبْكُمْ  تُخْفُوهُ  أوَْ  أنَـفُْسِكُمْ  فِي  مَا  تـبُْدُوا  وَإِنْ  الَْرْضِ 

تعالى: * لَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نـفَْسًا إِلَّ وُسْعَهَا*  وهما أي الناسخ والمنسوخ إخبار.
أقول: إن العلامة لو طالع كتب المفسرين المحققين لوجد فيها أنهم قالوا أنها غير 
منسوخة لكونها من الأخبار كما قال الرازي في الرد على القائلين بنسخها، إن 
نسخ الخبر لا يجوز إنما الجائز هو نسخ الأوامر والنواهي -كذلك قال صاحب 
صاحب  قال  وكذلك  محكمة  قررنا  ما  على  "فالآية  تفسيرها  بعد  المعاني  روح 
سنة  في  التفسير  هذا  ألّف  وقد  الشرعية"  الآيات  بيان  في  الأحمدية  التفسيرات 

1063هـ ما نصّه-:
"وقال بعضهم أنها ناسخة لهذه الآية فاعلم أن أفعال القلوب وعزم النفوس لا 
وهذا  الأحكام  في  يكون  إنما  النسخ  لأن  غير صحيح  ولكنه  عليها  يحاسب 
الآية  تحمل  أن  الأولى  قبل  فيما  الإشارة  إليه  مرت  وقد  الأخبار،  جملة  من 
فإن  الكفر،  على خطرة  أو  الذنوب  من  عليه  النفس وعزمت  اعتقدته  ما  على 
والوساوس  النفس  من حديث  الإنسان  يخفيه  ما  على  ثابتة لا  فيها  المؤاخذة 

فإنه معفو". الذنوب  من 
فالرواية التي ورد فيها لفظ النسخ ليست من رسول الله صلى الله عليه وسلم وبصورة صحتها لا 
يكون المراد من النسخ فيها إلا نسخ ما فهموه من الآية الأولى، وتوجد روايات 
أخرى في مقابلة هذه الرواية تدل على كونها غير منسوخة. منها ما روى الترمذي 
عن أمية أنها سألت عائشة رضي الله عنها عن قول الله تبارك وتعالى: * وَإِنْ تـبُْدُوا 



140

مَا فِي أنَـفُْسِكُمْ أوَْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللَّهُ*  وعن قوله تعالى: * مَنْ يـعَْمَلْ سُوءًا 
يُجْزَ بِهِ*  فقالت: مَا سَألَنَِي عَنـهَْا أَحَدٌ مُنْذُ سَألَْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فـقََالَ هَذِهِ مُعَاتـبََةُ 
اللَّهِ الْعَبْدَ فِيمَا يُصِيبُهُ مِنْ الْحُمَّى وَالنَّكْبَةِ" )سنن الترمذي, كتاب تفسير القرآن عن 

رسول الله( فلم تقل أنها منسوخة.
 ،)287 )البقرة:  وُسْعَهَا*   إِلَّ  نـفَْسًا  اللَّهُ  يُكَلِّفُ  لَ   * بقوله:  الله  أجاب  وقد 
أولئك الرجال الذين فهموا أن الآية الآولى بأنهم كلفوا أكثر من طاقتهم بأن من 
سنته تعالى أنه لا يكلف أحدًا فوق طاقته، فقولنا بأن الآية الأولى منسوخة لأنهم 
كانوا وعدوا بالمؤاخذة على شيء فوق طاقتهم تكذيب للآية: * لَ يُكَلِّفُ اللَّهُ 

نـفَْسًا إِلَّ وُسْعَهَا*.
واعلموا أن الله بيّن في هذه الآية طريق تزكية النفوس وهي أن يكون قلب الإنسان 
سليما من زيغ وعقيدة فاسدة، وأن الأعمال كلها تبنى على الحالة القلبية كما ورد 
نـوََى"وكذلك جاء في  مَا  امْرئٍِ  لِكُلِّ  وَإِنَّمَا  باِلنِّيَّاتِ  الَْعْمَالُ  في الحديث: "إِنَّمَا 
الحديث: "إِنَّ فِي الْجَسَدِ لَمُضْغَةً إِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ 
الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَ وَهِيَ الْقَلْبُ" )تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، كتاب الزهد 
عن رسول الله(. فالمنافقون مثلا كانوا يظهرون إيمانهم بالله ورسوله بلسانهم وكانوا 
يأتون بأعمال الإسلام أيضا ولكنهم كانوا يخفون في قلوبهم خلافه، لذلك صاروا 
العلّامة إذا كنت تعتقد بصدق  الله تعالى، كذلك أنت يا حضرة  مؤاخذين عند 
البهائية مثلا في قلبك فسواء إن أظهرت ما في قلبك أو أخفيته فإن الله يحاسبك 
عليه، ثم إن الألفاظ * مَا فِي أنَـفُْسِكُمْ*  لا تستعمل إلا إذا كان الشيء راسخا 
في قلب الإنسان وقد قال الله تعالى في آية أخرى: * وَلَكِنْ يـؤَُاخِذكُُمْ بِمَا كَسَبَتْ 

قـلُُوبُكُمْ * )البقرة: 226(، فالآية ليست بمنسوخة.
قال في الصفحة 18 ردا على قولي: "ولكن يا حضرة العلّامة إظهارا لبراعته في 
علوم القرآن الكريم بدأ ينسخ الآيات المشتملة على الأخبار كي يثبت أنه اهتدى 
إلى أمر لم يهتد إليه العلماء الأولون" الدجال الذي لا يبالي بكذبه على الله ولا 

يخاف بافترائه على رسول الله كيف يستحي بكذبه على أبي ذر.



141

أقول: إذا لم يكن أبو ذر اهتدى إلى أمر لم يهتد إليه العلماء الأولون فليذكر لنا 
أحدا من العلماء الأقدمين نسخ الآيات التي قال بنسخها، أي الآية: * وَإِنْ مِنْ 
أمَُّةٍ إِلَّ خَلَ فِيهَا نَذِيرٌ*  )فاطر: 25(، والآية: * وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ رَسُولً*  
والآية:  )الَأعراف: 36(،  مِنْكُمْ*   رُسُلٌ  يأَْتيِـنََّكُمْ  إِمَّا   * والآية:  )النحل: 37(، 
* اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَئِكَةِ رُسُلً وَمِنَ النَّاسِ*  )الحج: 76(، والآية: * يـنُـزَّلُِ 

الْمَلَئِكَةَ باِلرُّوحِ*  )النحل: 3(.
ويعلم الله والقراء أنني ما افتريت على الله ولا على رسوله بكلمة ما، ولكن حضرة 
رووا  والترمذي  ومسلم  البخاري  أن   13 صفحة  الإسلام  حجة  في  قال  العلّامة 
حديثا جاء في آخره لا نبي بعدي إلى يوم القيامة إلا عيسى ابن مريم، وقد قلت 
له في كشف اللثام بأنني راجعت هذه الكتب حسب قولك "راجع كتب الحديث 
افتراء منه على  ليس  الألفاظ، فهل هذا  فيها هذه  المذكورة" ولكنني ما وجدت 
رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ يقول تعالى: * وَمَنْ يَكْسِبْ خَطِيئَةً أوَْ إِثْمًا ثمَُّ يـرَْمِ بِهِ برَيِئًا فـقََدِ 

احْتَمَلَ بـهُْتَاناً وَإِثْمًا مُبِينًا*  )النساء: 113(.
قال في الصفحة 35 ردا على قولي "يظهر أن العلّامة الكبير يجوّز نسخ الآيات 
القرآنية بالروايات أيضا" وبعد أن سرد أمثلة، والحاصل أن الأحكام المنسوخة من 

القرآن والحديث ومن الإجماع كثيرة.
أقول: لا يتبرر الإنسان عند الله إذا قلّد تقليدًا أعمى كالكفار الذين قالوا بل نتبع 
ما ألفينا عليه آباءنا وقالوا: * إِنَّا وَجَدْناَ آباَءَناَ عَلَى أمَُّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثاَرهِِمْ مُهْتَدُونَ*  

)البقرة: 171(. بل يجب عليه أن يفكر بنفسه ويستعمل عقله أيضا.
أليست هذه العقيدة مزرية بشأن القرآن ومنزّلة من قدره بأن الأحاديث والإجماع 
تنسخ الآيات القرآنية؟ وأنى يكون لكلام الإنسان أن يساوي كلام الله وينسخه 
وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : كلامي لا ينسخ كلام الله، وكذلك قال "إِذَا جَاءكَُمْ 
الْحَدِيث فاَعْرِضُوهُ عَلَى كِتَاب اللَّه فإَِنْ وَافـقََهُ فَخُذُوهُ وما خالفه فردوه فإَِنَّهُ حَدِيث 
باَطِل لَ أَصْل لَهُ" )عون المعبود شرح سنن أبي داود، كتاب السنة(. وجاء في 
الُْمُور  وَشَرّ  الْهَدْي هَدْي مُحَمَّد,  وَخَيْر  اللَّه,  الْحَدِيث كِتَاب  مسلم "فإَِنَّ خَيْر 



142

الجمعة(.  النووي, كتاب  بشرح  مسلم  )صحيح  ضَلَلَة"  بِدْعَة  وكَُلّ  مُحْدَثاَتهَا, 
ليَْسَ  اشْتـرََطَ شَرْطاً  الله وقال: "مَنْ  أنه أوصى بكتاب  البخاري  كذلك ورد في 
فِي كِتَابِ اللَّهِ فـهَُوَ باَطِلٌ وَإِنْ اشْتـرََطَ مِائَةَ شَرْطٍ شَرْطُ اللَّهِ أَحَقُّ وَأَوْثَقُ" )صحيح 
والميزان والإمام  بالنور  المجيد  القرآن  الله  البيوع(، وقد سمى  البخاري، كتاب 
الْكِتَابَ  عَلَيْكَ  وَنـزََّلْنَا   * وقال:  الأسماء،  من  وغيرها  الفصل  والقول  والحكم 
شَيْءٍ*   مِنْ  الْكِتَابِ  فِي  فـرََّطْنَا  مَا   * وقال:  )النحل: 90(،  شَيْءٍ*   لِكُلِّ  تبِـيَْاناً 
)الَأنعام: 39(، فإذا كان القرآن هو الميزان لتمييز الحق من الباطل والغث من 
الموعود  المسيح  يقول  بأقوال أخرى،  تنسخ أحكامه  أن  السمين فكيف يجوز 

عليه السلام:
"وبالإضافة إلى ذلك، فإن أكبر فائدة للحديث هي أنه خادم القرآن وخادم السنّة. 
إن الذين لم يعُطَوا حظاً من أدب القرآن فإنهم يعتبرون الحديث حَكَمًا على القرآن 
كما فعل اليهود بأحاديثهم، ولكننا نعُدّ الحديث خادمًا للقرآن والسنّة، والظاهر 
أن عظمة السيد تزداد بوجود الخَدم. إن القرآن قولُ الله، والسنّة فعلُ رسول الله، 
والحديث شاهدٌ مؤيِّد للسنّة. فمن الخطأ القول بأنّ الحديث حَكَمٌ على القرآن، 
نعوذ بالله من ذلك. إذا كان ثمة حَكَمٌ على القرآن فهو القرآن نفسه، أما الحديث 
-وهو على مرتبة ظنية- فلا يمكن أن يكون حَكَمًا على القرآن، إنما هو مجرد 
شاهد مؤيِّد له. لقد أنجز القرآن والسنّة العملَ الأساسَ كله، وليس الحديث إلا 
شاهد مؤيدّ، وأنَّى للحديث أن يكون حَكمًا على القرآن؟ لقد كان القرآن والسنّة 
يهديان الخلقَ في زمن لم يكن فيه لهذا الحَكَم المزعوم أثر. لا تقولوا إن الحديث 
حَكَمٌ على القرآن، بل قولوا إنه شاهد مؤيِّد للقرآن والسنّة".)من كتاب سفينة نوح(

وقد اغتاظ مني حضرة العلّامة وغضب علي غضبا شديدا حتى كاد أن يتميز من 
الغيظ من قولي "وأما نحن فنعتقد أن القرآن المجيد قانون كامل أبدي لم ينسخ 
منه شيء ولا ينسخ منه إلى يوم القيامة"، وقال يظهر من هذا أن الرجل القائل بهذا 
القول يميل إلى مشرب اليهود ثم قال عني في صفحة 25: يرجح مذهب اليهود 

على مذهب المسلمين وأنه يعتقد من صميم قلبه بصحة أقوال اليهود.



143

أقول: إن الاعتراضات التي أوردت من قبل القسيسين على عقيدة نسخ الآيات 
القرآنية واستهزائهم بها وطعنهم بها في فصاحة القرآن ومضامينه وحفظه، لو قرأها 
أمثال أبي ذر وفهموها لحطموا أقلامهم وخجلوا قليلا من طعنهم في الذي يعتقد 
بعدم وجود الآيات المنسوخة في القرآن وقولهم في حقه أنه يرجح مذهب اليهود 

على مذهب المسلمين.
وإن القائلين بالنسخ في القرآن نسخوا بآية السيف - مئة واربعا وعشرين آية ثم 
نسخوا أولها بآخرها- يقول مؤلف تذييل على الثلاثة فصول الأولى من المقالة 
في الإسلام للقسيس سيل ما نصه: "وهذا في زعمهم كلام الله يأمرهم في مائة 
وخمسة وعشرين موضعا من كتابه بالصفح عمن خالفهم في الدين، ثم يبطل ذلك 
أمره  يفعله رجل كان في أول  يفعل ذلك، وإنما هذا  أن  لله  اعتباطا حاشا  كله 
مستضعفا فلما قوي أخذ بالثأر أو كان مظلوما ثم حكم فجار صفحة 384". ثم 
يقول: "ولما تنبه المفسرون لما في القرآن من التناقض الظاهر ولم يجدوا له تأويلا 
يرضيهم على ما بهم من التساهل في قبول التأويل الذي يأباه العقل لجأوا إلى حجة 
النسخ فدعوا الناقض ناسخا والمنقوض منسوخا وهي حجة واهية، صفحة 385".
ثم يقول ثالثا: إن الناسخ كثيرا ما يكون متقدما في النسق على المنسوخ، فمن 
ذلك قوله في الآية: * وَالَّذِينَ يـتُـوََفّـَوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أزَْوَاجًا وَصِيَّةً لَِزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا 
إِلَى الْحَوْلِ*  )البقرة: 241(، فقد أمر هنا بالعدة أن تكون حولا، أي عاما تاما، 
لكن هذه الآية منسوخة بآية متقدمة عليها في النسق وهي: * وَالَّذِينَ يـتُـوََفّـَوْنَ مِنْكُمْ 

وَيَذَرُونَ أزَْوَاجًا يـتَـرََبَّصْنَ بأِنَـفُْسِهِنَّ أرَْبـعََةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً*  )البقرة: 235(.
ثم يقول: "وأعجب ما في قضية النسخ أن ينسخ الله حكم آية ويبقي حرفها" وقال 
في آخر البحث: "وما الحكمة يا ليت شعري في نسخ آية والإتيان بخير منها في 
كتاب هو كلام الله إلا أن يقال أن الله كاتب قصير الباع في فن الكتابة فيحتاج 
إلى التسويد أولا ثم يعيد النظر فيما كتبه فيهذبه وينقحه ويحرره ثم يبيض تصنيفه 
كحال الكتبة من البشر، فإن كان الأمر كذلك فالقرآن في قضية آية الرجم باق 

على المسودة لأن هذه الآية نسخت ولكن لم يؤت بخير منها صفحة 388".



144

وأما جوابنا على هذه الاعتراضات كلها فهو أن القرآن المجيد لا توجد فيه آيات 
منسوخة مطلقا، وقبل أن أسرد الأدلة على ذلك، أذكر التوفيق بين الآيتين المذكورتين 
اللتين قال عنها القائلون بالنسخ في القرآن بأن إحداهما ناسخة والأخرى منسوخة، 

واعترض عليها القسيس مؤلف التذييل.
أقول إن كلتا الآيتين محكمتان غير منسوختين لعدة وجوه، الأول: أن الأصل في 
التربية أن يكون الأمر الأول أخف من الثاني لكي يتمكن الإنسان من القيام به 
بسهولة، وأي حكمة كانت بأن جعل الله عدة المتوفى عنها زوجها سنة ثم نسخها 

بأربعة أشهر وعشرا؟
الثاني: لا توجد حكمة ما في تقديم الناسخة على المنسوخة.

الثالث: لا يصح القول بنسخ الآية المذكورة إلا إذا ثبت لدينا يقينا بأنها نزلت 
قبل الآية بأربعة أشهر وعشرا، ولكن توجد رواية عن مجاهد في البخاري وهو من 
أكابر التابعين تثبت بأنها نزلت بعد الآية أربعة أشهر وعشر، ونصها فيما يلي: عن 
مجاهد والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا وصية لأزواجهم متاعا إلى الحول، قال 
جعل الله لها تمام السنة سبعة أشهر وعشرين ليلة وصية إن شاءت سكنت في 
وصيتها وإن شاءت خرجت، وهو قول الله تعالى غير إخراج وإن خرجن فلا جناح 

عليكم، فالعدة كما هي واجب عليها.
فإذا سلمنا بوقوع النسخ في هاتين الآيتين، تكون هذه الآية ناسخة لآية أربعة أشهر 
وعشرا، لا العكس وتكون عدة المتوفى زوجها حولا كاملا، ولكن الأمر الحق هو 
أن كلتا الآيتين محكمتان، ففي الأولى أي أربعة أشهر وعشرا، إن الله ذكر عدة 
المتوفي عنها زوجها للنكاح، أي أنه لا يجوز لها أن تنكح زوجا آخر في هذه 
المدة، وفي الآية الثانية، أن الله أمر أولياء الميت أن لا يتعرضوا لها إذا أرادت 
البقاء في بيت زوجها المتوفى إلى سنة كما هو ظاهر من لفظ غير إخراج، وإذا 
أرادت الخروج من عند نفسها يجوز لها الخروج وهذا هو عين الحكمة، لأن المرأة 
المتوفي عنها زوجها ليس بضروري أن تجد لها زوجا بعد مضي العدة معا. ولا 
تملك كل امرأة بيتا خاصا تسكن فيه حتى تجد لها زوجا ثانيا: ولا سيما إذا كان 



145

المتوفى عنها زوجها حاملا، فلا يجوز لها أن تتزوج قبل وضع الحمل، فلذلك إن 
الله أوصى أولياء الميت بأن يسمحوا لها بالبقاء في بيت زوجها المتوفى إلى حول 

ولا يخرجوها إلا إذا أرادت الخروج بنفسها.
وليعلم أبو ذر وأمثاله أنني لا أذكر النسخ مطلقا بل أقول أن القرآن المجيد نسخ 
بعض الأحكام الواردة في الشرائع القديمة وتمم بعضها. وأما الأحكام الأخرى التي 
أجريت في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم مؤقتا ثم نسخت لم تذكر في القرآن المجيد بل ذكر 
ناسخها فقط، فالقرآن المجيد الموجود بين أيدينا في عقيدتي ويقيني هو قانون 
كامل أبدي لم ينسخ منه شيء ولن ينسخ إلى يوم القيامة5. وإنه لكتاب عزيز لا 
يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد. ومعنى نسخ الشيء 
في اللغة، أبطله وأقام شيئا مقامه. وأما الآية * مَا نـنَْسَخْ مِنْ آيةٍَ*  فالمراد منها نسخ 
أحكام التوراة وغيرها لأن الله قال قبل هذه الآية: * مَا يـوََدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ 
الْكِتَابِ وَلَ الْمُشْركِِينَ أَنْ يـنُـزََّلَ عَلَيْكُمْ مِنْ خَيْرٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَاللَّهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ 
يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ*  )البقرة: 106( والمراد من الخير هنا القرآن والوحي 
والفضل، فضل النبوة والشريعة وعظمتها من جهة بيان أحكامها من حلال وحرام 
ومندوب ومكروه "البحر المحيط" وكان اليهود يغتاظون لما يرون أن القرآن المجيد 
ينسخ أوامر دينهم فرد الله عليهم بقوله ما ننسخ من آية، أي أن أمر النسخ ليس 
مما يوجب الغضب والغيظ، وهل العاقل يغضب إذا أعطي شيئا أحسن وأفضل من 
الشيء الذي في يده، فلا يوجد في هذه الآية ما يدل على أن الله نسخ الآيات 

الموجودة في القرآن المجيد.
الله صلى الله عليه وسلم  الواجب على رسول  القرآن آيات منسوخة لكان من  ثانيا: لو كان في 
الذي ورد في حقه * وَأنَـزَْلْنَا إِليَْكَ الذكِّْرَ لتِـبُـيَِّنَ للِنَّاسِ مَا نـزُّلَِ إِليَْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يـتَـفََكَّرُونَ*  
)النحل: 45(، أن يبيّن كذا وكذا من الآيات منسوخة ولكنه لم يذكر عن ذلك 

شيئا، وما زال عاملا بجميع ما ورد في القرآن المجيد طوال حياته.

5- قال أبو ذر في الصفحة 4: بأنني رضيت أولا بقول السيوطي وابن حجر بالنسخ وأنكرت ذلك هنا ونقضت كلامي 
الأول. فالجواب أنه لو كان عند أبي ذر ذرة من العقل لفكر بأنني اتفقت معهما على أن النسخ يقع في الأحكام لأنه 

لا توجد في القرآن الكريم الموجود آيات منسوخة، فافهم.



146

ثالثا: إذا فتحنا باب النسخ في القرآن فكل من يريد أن لا يعمل بحكم يقول أن 
هذه الآية منسوخة بالآية الفلانية كما فعل العلامة أبو ذر بنسخ آيات كثيرة بآية 
بالنسخ  القائلين  بأن  أحد محتجًا  قال  وإذا  مطلقا.  أحد  به  يقل  لم  مما  واحدة 
اختلفوا في تعيين الآيات المنسوخة فكذلك يمكنه أن يقول أيضا أنه لا حاجة مثلا 
إلى الإيمان بالرسل وأداء الصلوات والصوم لأنها نسخت بالآية: * إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا 
وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابئِِينَ مَنْ آمَنَ باِللَّهِ وَالْيـوَْمِ الْخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فـلََهُمْ 
أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَ هُمْ يَحْزَنوُنَ*  )البقرة: 63(، ويقول أن 
للنجاة  بالمعروف يكفي  المرء كل أحد  بالله واليوم الآخر وأن يعامل  الإيمان 
الإيمان بمحمد صلى الله عليه وسلم والأنبياء والصلاة وغيرها من  فيها  التي ذكر  الآيات  وأن 
العفو  حكم  فيها  ورد  آيات كثيرة  نسخت  الآية كما  بهذه  نسخت  العبادات 
واللين بآية السيف، فأي شيء يمنعه من هذا؟ وهل يبقى طريق لحفظ القرآن 

العابثين؟ عبث  من 
رابعا: إن الله لم يحفظ الإنجيل والتوراة مع أنهما كانا من كلام الله لأن قوانينهما 
كانت تليق بالنسخ، وإن الإنسان لا يحفظ إلا الشيء الذي يفيده، وبما أن الله 
لَحَافِظوُنَ*  )الحجر: 10(.  لَهُ  وَإِنَّا  الذكِّْرَ  نـزََّلْنَا  نَحْنُ  إِنَّا  القرآن *  قال في حق 
فالمحافظة على القرآن تدل على أنه لا يوجد فيه شيء منسوخ لا يعمل به وإلا لم 

تكن حاجة إلى حفظه.
الكريم  بالقرآن  والمنسوخة  الناسخة  الآيات  بوجود  التسليم  ومعنى  خامسا: 
أنه توجد فيه آيات يخالف بعضها بعضا فيلزم من ذلك وجود الاختلاف في 
القرآن المجيد وأن الله يقول * وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَفاً 

كَثِيرًا*  )النساء: 83(.
سادسا: يقول الله تعالى: * الْيـوَْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ*  )المائدة: 4(، وأما القائلون 
بالنسخ فبدأوا ينسخون من القرآن الكريم أحكاما كثيرة وإن السبب الحقيقي لذلك 
والآخر  ناسخا  بعضها  جعلوا  الآيات  بين  التوفيق  من  يتمكنوا  لم  لما  أنهم  هو 
منسوخا. ثم اختلفوا في تعيين الآيات الناسخة والمنسوخة اختلافا فاحشا، وأما 



147

رسول الله صلى الله عليه وسلم فقد بيّن أنه لا توجد في القرآن الكريم آيات متناقضة كما ورد في 
أحمد بن حنبل عن عمر بن شعيب، قال: "سَمِعَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قـوَْمًا يـتََدَارَءُونَ فـقََالَ 
إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قـبَـلَْكُمْ بِهَذَا ضَرَبوُا كِتَابَ اللَّهِ بـعَْضَهُ ببِـعَْضٍ وَإِنَّمَا نـزََلَ كِتَابُ 
اللَّهِ يُصَدِّقُ بـعَْضُهُ بـعَْضًا فَلَ تُكَذِّبوُا بـعَْضَهُ ببِـعَْضٍ فَمَا عَلِمْتُمْ مِنْهُ فـقَُولُوا وَمَا جَهِلْتُمْ 

فَكِلُوهُ إِلَى عَالِمِهِ" )مسند أحمد، كتاب مسند المكثرين من الصحابة(.
فالأمر الحق قول المسيح الموعود الذي سماه رسول الله صلى الله عليه وسلم حكما وهو أنه لا 

توجد في القرآن الكريم الموجود آيات منسوخة فاقبلوا حكمه.
لا تضربوا بعضه بالبعض إذا عميت    علومه عنكم والآي والحكم

وإن الآيات التي قال عنها أبو ذر في كتابه أنها منسوخة سأجيب عليها إن شاء 
الله تعالى عندما يجيب على الأسئلة الآتية:

السؤال الأول: كم آية توجد في القرآن المجيد ثبت كونها منسوخة على لسان 
رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي ورد في حقه * وَأنَـزَْلْنَا إِليَْكَ الذكِّْرَ لتِـبُـيَِّنَ للِنَّاسِ مَا نـزُّلَِ إِليَْهِمْ 

وَلَعَلَّهُمْ يـتَـفََكَّرُونَ*  )النحل: 45(.
السؤال الثاني: كم آية منسوخة توجد في القرآن الكريم حسب اعتقادك؟

يدور  مما  أعظم عدد وأصغر عدد  أي  النهائيين،  العددين  اذكر  الثالث:  السؤال 
الاختلاف حوله بين القائلين بالنسخ المختلفين في تعيين عدد الآيات المنسوخة.
السؤال الرابع: إذا كان فحول العلماء اختلفوا في تعيين عدد الآيات المنسوخة فما 

هو السبب الحقيقي لاختلافهم؟
السؤال الخامس: ما دام المفسرون اختلفوا في تفسير الآيات وكون الآية الفلانية 
منسوخة أو غير منسوخة فلماذا لا يجوز لنا الاختلاف معهم في تفسير بعض 
الآيات أم تعتقد أن علم التفسير كله انتهى عندهم ولم يبق لنا حاجة للتدبر في 

آيات القرآن المجيد.
السؤال السادس: إذا اعتقد أحد بعدم وجود الآيات المنسوخة في القرآن المجيد 
وقدر أن يوفق بين الآيات التي يقال عنها أنها ناسخة والأخرى منسوخة، هل يعدّ 

مذنبا في هذا الاعتقاد أم لا؟



148

الآيات  وجود  بعدم  الصالح  السلف  من  اعتقدوا  الذين  إن  السابع:  السوال 
اليهود ويرجحون عقيدتهم  القرآن، هل كانوا مائلين إلى مشرب  المنسوخة في 

المسلمين؟ عقيدة  على 
في  الأقوام  جميع  يطابق  قانونا  المجيد  القرآن  بكون  تعتقد  هل  الثامن:  السؤال 
جميع الأزمان ويرشدهم في جميع الحالات أم لا؟ وإذا كنت تعتقد بذلك فهل 
يمكنك أن تذكر لي تلك الأحكام التي تقول عنها منسوخة ولا يمكن تطبيقها 

وإجراؤها في مملكة أو قوم أو زمن ولا تناسبها في أي حال؟
السؤال التاسع: هل ترتيب السور والآيات ومواضعها في القرآن المجيد من الله 

تعالى أو من الصحابة برأيهم الخاص؟
بتلك  تأخذ  هل  الكريم،  القرآن  تخالف  رواية  مائة  أن  ولنفرض  العاشر:  السؤال 

الروايات الظنية أو تتمسك بالآية القرآنية الثابتة من الله على وجه اليقين؟ 
انقطعت الحجة من قبل الأمة بعد رسالته ونبوته صلى الله عليه وسلم  قال في الصفحة 21 قد 
ولا حاجة إلى إرسال غيره لأن العلماء في هذه الأمة كأنبياء بني إسرائيل ... فهم 

قائمون على الدوام بوظيفة الإرشاد نيابة عن حضرته ووكالة عن جنابه كما قيل.
نبي  السلام وهو  تعتقد بمجيء عيسى عليه  فلماذا  الأمر كذلك  إذا كان  أقول: 
وقد حصل على مقام النبوة من دون اتباع خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم ؟6  فليس الفرق بيننا 
وبينكم سوى أنكم تعتقدون بمجيء نبي إسرائيلي، وأما نحن فنقول أنه لا يمكن 
لنبي إسرائيلي جاء لإصلاح بني إسرائيل فقط حسب قوله تعالى: * وَرَسُولً إِلَى 
بنَِي إِسْراَئيِلَ*  )آل عمران: 50(، وقوله * وَإِذْ قاَلَ عِيسَى ابْنُ مَرْيمََ ياَ بنَِي إِسْراَئيِلَ 
إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِليَْكُمْ*  )الصف: 7(. أن يأتي مرة أخرى لإصلاح الأمة المحمدية 
وينسخ بعض أحكام القرآن مثل رفع الجزية التي أمر القرآن بأخذها، لأن معنى هذا 
الاعتقاد أن الأمة المحمدية تحتاج إلى نبي لإصلاحها، ولكن بما أنها محرومة 
من نعمة الوحي والنبوة لذلك يرسل الله لإصلاحها نبيا من الأمة الإسرائيلية، وفي 
الضرورة  عند  أنه  نعتقد  نحن  لذلك  وأمته،  للنبي صلى الله عليه وسلم  توهين ظاهر  العقيدة  هذه 
6- وأما معنى خاتم النبيين فقد ذكرناه مفصلا بالشواهد من القرآن الكريم والأحاديث واللغة العربية وأقوال الأئمة الكرام 

في كتابنا توضح المرام ونداء عام وكشف اللثام ولم يقدر أبو ذر على نقضها.



149

إلى نبي يرسل الله شخصا يصل إلى مقام النبوة باتباع محمد صلى الله عليه وسلم لكي يظهر أن 
محمدا صلى الله عليه وسلم هو سيد الأنبياء الأولين والآخرين من حيث إفاضته الروحانية، فالنبوة 
التي نعتقد ببقائها في خير الأمم لا تقدح في شأن محمد صلى الله عليه وسلم بل تزيد في إظهار 
عظمته وفضله، لأن كمال النبي لا يتحقق إلا بكمال الأمة، وفضيلة الأستاذ لا 
في  وأرفعهم  الأنبياء  أفضل  محمدا صلى الله عليه وسلم كان  أن  وبما  التلميذ،  بفضل  إلا  تظهر 
الفيض والدرجة، فلهذا جاز أن يحوز فرد من أفراد أمته على النبوة التي هي أعلى 
الدرجات الروحانية بإطاعته صلى الله عليه وسلم ثم إن من سنته تعالى أن يرسل الأنبياء عند حصول 
أسباب تقتضي بعثتهم، فيجب أن لا تحدث هذه الأسباب في الأمة المحمدية 

فيما لو صح عدم جواز بعثة نبي في أمته صلى الله عليه وسلم . 
- منها ظهور الفساد في العالم كما قال الله تعالى: * ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبـرَِّ وَالْبَحْرِ 

بِمَا كَسَبَتْ أيَْدِي النَّاسِ*  )الروم: 42(.
ريِنَ وَمُنْذِريِنَ  - منها ظهور الاختلافات كما قال الله تعالى * فـبَـعََثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّ
وَأنَـزَْلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ باِلْحَقِّ ليَِحْكُمَ بـيَْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتـلََفُوا فِيهِ*  )البقرة: 214(، 
فهذه الآية تصرح بأن النبي يرسل في الوقت الذي يكثر فيه الاختلاف ويختلط 
الحق بالباطل ويصعب على الإنسان التمييز بينهما، فيأتي عند ذلك نبي يعطى قوة 
من الله ويحكم بينهم ويهديهم إلى الطريق المستقيم ويبين لهم الصحيح من السقيم 
ويخرجهم من الظلمات إلى النور. هذا وقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ظهور الفساد 
الغابرة، وقد عبر عنه  لم يوجد نظيره في الأزمنة  العالم بصورة شديدة حيث  في 
بفتنة الدجال، وكذلك أخبر خاصة عن أمته أنهم يسلكون مسلك اليهود والنصارى 
حيث قال: َ"افـتْـرََقَتْ النَّصَارَى عَلَى اثِنـتْـيَْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَالَّذِي نـفَْسُ مُحَمَّدٍ بيَِدِهِ 
لتَـفَْتَرقَِن أمَُّتِي عَلَى ثَلَثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فـوََاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ وَاثنِـتَْانِ وَسَبـعُْونَ فِي النَّارِ، 
قِيلَ ياَ رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قاَلَ: الْجَمَاعَةُ" )تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، 
الناس زمان لا يبقى  الله(. وكذلك قال: "ليأتين على  كتاب الإيمان عن رسول 
من الإسلام إلا اسمه ولا من القرآن إلا رسمه، مساجدهم عامرة وهي خراب من 

الهدى، علماؤهم شر من تحت أديم السماء".



150

فالأحاديث تخبر بصراحة أنه يكثر الاختلاف وتنزل الفتن كالمطر الوابل، ويظهر 
الجهلاء جانبا لأن  ولندع  القلوب.  من  الإيمان  ويرتفع  والبحر  البر  في  الفساد 
العلماء هم الذين يكونون شر خلق الله في ذلك الحين بخلودهم إلى الخمول 
وميلهم إلى الدنيا. فعند حصول الأسباب المقتضية لبعثة نبي يرسل الله المسيح 
الموعود ويوصله إلى مقام النبوة ليحكم بين الناس في الأمور التي اختلفوا فيها 

ويرجعهم إلى خالقهم الحقيقي.
وأما القول: بأن وجود العلماء يكفي لإصلاح الأمة فخطأ محض -وكلنا نرى أن 
ألوفا من العلماء موجودون في الوقت الحاضر ولكن ما أفادت كثرتهم بل كل مفكر 

يقول بأنهم سبب اضمحلال المسلمين، فنعم ما قال السيد منير الحصني:
من أرجع القهقرى الدين الحنيف ومن     رمى به في حضيض الذل غيرهم

قد صيروا قومهم لحما على وضم     ينتابه المهلكان الجهل والعدم
ألا ترى كيف يُسرق أولاد المسلمين من ربقة الدين يوما فيوما فهل تظن بعد سقوطهم 
في هوة الضلال وفساد أخلاقهم من سيء إلى أسوأ، والاختلافات الموجودة بين 
الأمة وحملات أعداء الدين، أنه يمكن أن يتأتى إصلاح هذه الأمور من العلماء 
المأمور من  يقوم بهذا الإصلاح سوى  الموجودين؟ كلا ليس في طاقة أحد أن 
الله المؤيد من قبله بالآيات البيّنات والمتشرف بكلامه اللذيذ فهو وحده يظهر 
الرسول الأعظم  أنباء  غلبة الإسلام على الأديان كلها بالحجج والبراهين حسب 
صلى الله عليه وسلم، أو هل تظن أن الإسلام يظهر بواسطة هؤلاء العلماء الجامدين أمثال أبي ذر 
وقد صار الإسلام ضعيفا في عقر دارهم؟ الخمّارات غاصة بالمسلمين والسجون 
ممتلئة منهم، ولا يعرفون من الإسلام سوى اسمه، يشربون الخمر ويرتكبون الفجور 
ويقتلون الأنفس بغير حق، ويشهدون الزور، وبعد هذا كله يقولون الحمد لله نحن 
مسلمون. وأما المشايخ أمثال أبي ذر فيسكتون على هذا كله ويقومون بكل قوة 
في وجه المصلحين. فاعلموا يقينا أنه لا توجد فيهم قوة أبدًا لأن يبشروا في العالم 
الذين ينفخون روحا جديدة وبواسطتهم  ويظهروا صدق الإسلام وأن الأنبياء هم 
والعرفان  اليقين  لهم  ويحصل  ونشره،  الدين  لنصرة  النشاط  على  الناس  يحصل 



151

ويضحون بأنفسهم وأموالهم في سبيل الدين وإن المسلمين يجنحون إلى اللادينية 
يوما فيوما، وما بقي في أكثرهم إلا اسمه فقط. فالزمن يقول بلسان حاله أن محو 
الناس إلى خالقهم الحقيقي يحتاج لظهور من  الاختلاف من بين الأمة وإرجاع 
وعدنا به الرسول صلى الله عليه وسلم وأن زمننا هذا هو زمن الحاجة إليه والإصلاح وإنقاذ الإسلام 

معقود لواؤهما بيديه.
فاعلموا أيها الناس أجمعون، إن ذلك الموعود قد ظهر في البلاد المشرقية، أي 
في  عجيب  منها  ظهوره  وإن  القديمة،  الكتب  في  الموجودة  الأنباء  طبق  الهند 
أعينكم، ولكن لله أسرار لا يدركها العقل البشري مهما سما وعلا، ولا يبلغ كنهها، 
يعمل ما يشاء ويحكم ما يريد ويختص برحمته من يشاء، ومن يخاصمه ويعترض 

على فعله فهو جاهل عاقبته البوار.
المسيح  ظهور  موضع  تعيين  في  اختلفوا  قد  الأقدمين  العلماء  أن  يخفاكم  ولا 
الموعود حسب الروايات المختلفة المدونة في كتب الأحاديث. جاء في رواية 
السيوطي  الإمام  وفق  وقد  المقدس،  ببيت  ينزل  رواية  وفي  دمشق  شرقي  ينزل 
عند  المقدس  ببيت  عيسى  نزول  "حديث  بقوله  الروايتين  هاتين  بين  الله  رحمه 
المصنف وهو أرجح ولا ينافيه سائر الروايات لأن بيت المقدس هو شرقي دمشق 
قول  ذكر  بعد  القاري  علي  الملا  الإمام  قال  وكذلك  ماجة".  ابن  على  هامش 
السيوطي ما نصه "قلت حديث نزوله ببيت المقدس عند ابن ماجة وهو عندي 
شرح  مرقاة  دمشق،  شرقي  المقدس  بيت  لأن  الروايات  سائر  ينافي  ولا  أرجح 
مشكاة المصابيح"7. ولكن الحافظ ابن كثير يقول عن رواية نزول المسيح عند 

المنارة شرقي دمشق هذا هو الأشهر في موضع نزوله.
فثبت من أقوال الأئمة الكبار أنه لم يكن ضروريا أن يؤخذ من ألفاظ الحديث الذي 
ورد في عند المنارة شرقي دمشق أن ينزل المسيح الموعود في دمشق بل كان المراد 
منه أن يظهر في موضع يكون شرقي دمشق، وأما انتظار المشايخ وقولهم أنه ينزل 
الجامع الأموي، فهذه خرافة دخلت في الإسلام من  الموجودة في  المنارة  على 
7- انظروا كيف كان العلماء الأقدمون يخطئون في بعض الأحيان ويصدقون أقوال من قبلهم من دون تفكر وتحقيق، 

فهل يوجد عاقل يقبل قولهم بأن بيت المقدس في شرق دمشق.



152

النصارى لأن في هذا المقام كانت كنيسة أولا - ولم يكن أثر للجامع الأموي في 
وقت رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا توجد رواية بهذا المعنى.

فالمسيح الموعود ظهر من قرية قاديان التابعة لولاية لا هور وهي في شرق دمشق 
تماما -وأما بيت المقدس فهو ليس في شرقها بل هو واقع في جهة الجنوب الغربي 
من دمشق- وكذلك يثبت التزاما من الأحاديث أن ظهور المسيح الموعود يكون 
من البلاد الهندية لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال عن مقام الدجال "مِنْ قِبَلِ الْمَشْرقِِ مَا 
هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرقِِ مَا هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرقِِ مَا هُوَ، وَأوَْمَأَ بيَِدِهِ إِلَى الْمَشْرقِِ". 

)صحيح مسلم, كتاب الفتن وأشراط الساعة(.
فلما ثبت أن الدجال يخرج في البلاد الواقعة في مشرق الحجاز كذلك ثبت التزاما 
ما  والبرهان وإصلاح  بالحجة  لقتله  مأمور  الذي هو  الموعود  المسيح  أن ظهور 
يفسد الدجال من العبث بعقائد المسلمين، يكون أيضا من البلاد المشرقية، وهي 
البلاد الهندية، وظاهر أن دمشق ليست في شرق الحجاز بل في شمالها، ولكن 

قاديان التابعة لولاية لاهور واقعة في شرق الحجاز كما هي شرقي دمشق أيضا.
مفاسدها  بلغت  قد  عند ظهوره كانت  المسيحيين  المبشرين  فتنة  أن  يخفى  ولا 
منتهاها في البلاد الهندية، وكان تنصر من الطوائف الهندية نحو خمسمائة ألف 
من البشر كما كتب القسيس هيكر مفتخرا في كتابه وكانت الفئة المبشرة المسيحية 
تنشر كتبا مشحونة بالاعتراضات على الدين الإسلامي وإن فتنها أعظم بلاء من 
جميع البلايا التي ابتليت بها الأمة الإسلامية منذ نشأتها. فكان من جرائها ما ذكر 
المسيح الموعود في خطبة عربية ألقاها صبيحة يوم عيد الأضحى منذ 32 سنة 
فقال عن المسلمين ما يأتي: "ومنهم قوم مالوا إلى الفلسفة التي أشاعوها، وفي أمر 
الدين يتساهلون. وكم مِن كَلِمٍ تخرج من أفواههم، ويحقّرون دين الله ولا يبالون. 
ومنهم قوم أكملوا أمر الضلالة، وارتدّوا من الإسلام وعادَوه من الجهالة، وكتبوا كتبًا 
في ردّه، وشتموا رسول الله وصالوا على عرضه، وتلك أفواجٌ في هذا المـلُك بعدما 
)من  راجعون!  إليه  وإناّ  لله  فإناّ  الفاتحة،  في  إليه  أُشيرَ  ما  فتمّ  يُسلِمون.  كانوا 

كتاب الخطبة الإلهامية(



153

ولذلك اقتضت حكمة الله أن يظهر المسيح الموعود والذي هو كالبدر لشمس 
العالم الروحاني أي محمد صلى الله عليه وسلم من المشرق كما يطلع البدر الظاهري من المشرق 
-وأما ظهوره من شرق دمشق فإشارة إلى أنه يقتل تلك الوساوس التي كان أول ما 
زرع بذرها في أرض دمشق بيد بولص كما هو مذكور في أعمال الرسل، الإصحاح 
دمشق  التي كانت  المسيح  ألوهية  فتنة  بأن  أمته  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  فبشر  التاسع. 
منبعها ومبدؤها تجتاح وتزال من وجه الأرض كلها بواسطة البراهين المنيرة والأنوار 

السماوية التي تكون مع المسيح الموعود الذي يظهر من شرقها.
ثانيا: بما أن غرض بعثته إظهار الدين الإسلامي على الأديان كلها بالبراهين لذلك 
كان ضروريا أن يظهر في الهند لأن هذا الغرض لا يتم إلا أن يبعث المسيح الموعود 
في موضع يكون فيه المسلمون بكثرة وتكون سائر الأديان الأخرى موجودة والحرية 
الدينية تكون حاصلة بكل معنى الكلمة، وغير خاف أن هذه الشروط الثلاثة ما 
وجدت مجتمعة في بلد من البلاد سوى البلاد الهندية، لذلك صار ظهوره منها.

ولا يصعب على رواد الحقيقة أن يعرفوا صدقه أو كذبه في دعوته لأن الله ذكر في 
القرآن المجيد دلائل كثيرة ومعايير يعرف بها الصادق من الكاذب، وبما أن دعوى 
المسيح الموعود مبنية على الوحي الذي أوحى الله به إليه، فهذا الوحي إما أن 
يكون من الله أو يكون من الشياطين، وقد ذكر الله في القرآن المبين: * هَلْ أنُـبَِّئُكُمْ 
عَلَى مَنْ تـنَـزََّلُ الشَّيَاطِينُ * تـنَـزََّلُ عَلَى كُلِّ أفََّاكٍ أثَيِمٍ * يـلُْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثـرَُهُمْ كَاذِبوُنَ 
* وَالشُّعَراَءُ يـتََّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ * ألََمْ تـرََ أنَّـَهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يهَِيمُونَ * وَأنَّـَهُمْ يـقَُولُونَ مَا لَ 
يـفَْعَلُونَ*  )الشعراء: 222-227(، إن هذه الآية الكريمة توضح أن الشياطين لا 
تنزل إلا على كل كذاب شرير كثير الاثم وأن أكثر أقوالهم وأخبارهم عن المغيبات 
تكون كاذبة ملفقة لا تطابق الواقع، وأن الكاذبين كالشعراء الذين يأتون بمقدمات 

خيالية لا حقيقة لها، لا يتبعهم إلا الغاوون الذين يقولون ما لا يفعلون.
فكما أن هذه الآيات تدل على كون القرآن المجيد وحيا من الله بدليل أن رسول 
الله صلى الله عليه وسلم ليس بأفاك ولا أثيم، وكل ما يخبر به عن المغيبات يقع كما أخبر، وأن 
أتباعه ليسوا من الغاوين، وأنهم يقولون ما يفعلون، كذلك نقول أن أحمد المسيح 



154

الرد على الجزء الثاني من فصل الخصام

* وَأنَّـَهُمْ ظنَُّوا كَمَا ظنَـنَـتُْمْ أَنْ لَنْ يـبَـعَْثَ اللَّهُ أَحَدًا*
)الجن: 8(

لما فرغت من الرد على الجزء الأول من فصل الخصام وأرسلته للطبع في مصر 
وصلني الجزء الثاني منه. وقد بذل أبو ذر جهده التام لتكفيرنا بما ينجم عنه تكفير 
السلف الصالحين الكرام الذين نقلنا من أقوالهم ما يكفرنا من أجله. وخاض بكل 
أنواع السب والشتم بحقي وحاول إضلال الناس وإلباس الحقيقة عليهم بالافتراءات 
علي: قال مثلا في الصفحة 3 ما نصه "ومن خطيئاتك أيضا أنك حصرت إنعام 
الله في النبوة وقلت أنت لا يكون المنعم عليه إلا للأنبياء وأما غير الأنبياء والرسل 

كالصديقين والشهداء والصالحين ليسوا من الذين أنعم الله عليهم".
أقول: أنظر كيف تجاسر الكذب الصريح وعزا قولا لا يوجد له أثر ولا عين في 
كتبي. ولا يخفى على قراء كشف اللثام أن قوله هذا إنما هو من جملة مفترياته 
التي جعلها واسطة لاستلاب جيوب الناس. صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قال: إذا 

لم تستح فاصنع ما شئت.
ثم قال في نفس الصفحة "إنك قلت قبلا أن الله يرسل نبيا ورسولا في كل قرن 
وزمان حسب مصلحة العباد إذا مست الحاجة، وفي تفسير هذه الآية تقول أن 

المطيع لله وللرسول يصل إلى درجة النبوة مطلقا من غير شرط ما. 
هذه  نشر  من  الحقيقي  مقصودك  دام  ما  رأس كل خطيئة-  الدنيا  أقول -حب 
من  تشبع  حتى  فاكذب  بالآجلة،  العاجلة  وشراء  بالباطل  الحق  تلبيس  الرسالة 
الكذب، اسألوه في أي كتاب قلت إن المطيع لله والرسول يصل درجة النبوة مطلقا 
من غير شرط ما، وفي أي صفحة ذكرت ألفاظ في كل قرن وزمان؟ وإنما هذه 

كلماته التي أملاها عليه حسده وتعصبه الممقوت ليس إلا.
الله  يطيع  بأن كل من  المرام  الآية في كتابي توضيح  تفسير  وان ما ذكرت في 



155

الأربعة  المقامات  أحد  من  الله  عند  مقاما  ينال  إطاعته  حسب  فعلى  ورسوله 
المذكورة ومن ضمنها النبوة.

نعمة  النبوة  لأن  النبوة،  درجة  إلى  يصل  مطيع  أن كل  هذا  قولي  من  يثبت  ولا 
إجتماعية كما قال الله تعالى حكاية موسى إذ قال لقومه: * ياَ قـوَْمِ اذكُْرُوا نعِْمَةَ اللَّهِ 
عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أنَبِْيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا*  )المائدة: 21(، فالنبوة نعمة اجتماعية 
ينعم الله بها على عبد من عباده عند الحاجة إليها، وإذا حصلت لفرد من أفراد 
الأمة شملت بفيوضها الأمة كلها، لذلك ذكرت في مواضيع عديدة من كتبي لفظ 
الضرورة كما قلت في كشف اللثام صفحة 12 ما نصه: "إن أتباع الأنبياء الأولين 
كانوا ينالون مقام الصديقية والشهادة والصالحية بإطاعة أنبيائهم، ولكن محمدا 
صلى الله عليه وسلم لكونه خاتم النبيين وأفضل الأنبياء وأزيدهم بالفيض يمكن أن ينال أحد من 
أتباعه مقام النبوة أيضا عند الضرورة إليها بإطاعته الكاملة" وكذلك راجع الصفحة 

6 منه والصفحة 22 من توضيح المرام.
ثم قال في الصفحة 4: "ومن خطيئاتك ترك معنى قول الله تعالى * وَحَسُنَ أوُلئَِكَ 
الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ*  )النساء: 70-71(، وأنّى لهم الحسن والفضل  رَفِيقًا * ذَلِكَ 
راَطَ  من الله إن لم يكونوا منعمًا عليهم ويؤيد هذا المعنى قوله تعالى * اهْدِناَ الصِّ
الْمُسْتَقِيمَ * صِراَطَ الَّذِينَ أنَـعَْمْتَ عَلَيْهِمْ*  وبإجماع المفسرين قالوا * الَّذِينَ أنَـعَْمْتَ 

عَلَيْهِمْ*  هم النبيون والصديقون والشهداء والصالحون".
أن  قال  إذ  يشعر  لم  حيث  من  استدلالنا  بصحة  ذر  أبو  اعترف  قد  أقول: 
المطيعين لله والرسول يكونون من المنعم عليهم، أي أن من النبيين والصديقين 
ينال  المحمدية  الأمة  أفراد  بعض  أن  أنه كما  فواضح  والصالحين.  والشهداء 
الصالحية، كذلك  مقام  الآخر  والبعض  الشهادة  مقام  والبعض  الصديقية  مرتبة 
بعضهم ينال مرتبة النبوة التي تشير إليه الآية الكريمة بإطاعة الله وإطاعة رسوله 
يكونوا  أن  دون  من  المصاحبة  مجرد  بها  المبشر  المعيّة  من  المراد  ولو كان 
من  الأنبياء  بمعية  يكونون  والرسول  لله  المطيعين  أن  الآية  معنى  يكون  منهم، 
وبمعية  صديقين  يكونوا  أن  دون  من  الصديقين  وبمعية  أنبياء  يكونوا  أن  دون 



156

هذا  أن  ومعلوم  وصالحين،  شهداء  يكونوا  أن  دون  من  والصالحين  الشهداء 
الصحيح. قلنا هو  أن ما  فثبت  بالبداهة  باطل  المعنى 

وإن الله قد منانا في إهدنا الصراط المستقيم، الذين أنعمت عليهم بأمنية المنعم 
عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وأراد أن يتم علينا جميع النعم 
التي أوتيها الأولون -ولو كان في علم الله تعالى أنه لا يشرف أحد بنعمة النبوة 
لما علّمنا هذا الدعاء الكامل الحاوي على النبوة والصديقية والشهادة والصالحية.

يقول المسيح الموعود عليه السلام ما تعريبه:
"إنه لمن سنة الله القديمة في جميع الكتب التي أنزلها منذ بداية الخلق حتى اليوم 
أنه عندما ينهى قومًا عن عمل أو يرغّبهم في عمل فإنه يعلم أن بعضهم سيقوم 
بهذا العمل وبعضهم لن يقوم به. إذن فهذه السورة تـنبّئ بأن شخصًا من هذه الأمة 
سيظهر بمظهر الأنبياء بشكل كامل لتِتحقّقَ النبوءةُ المستنبَطة من قوله تعالى * 
عَلَيْهِمْ*  على أكمل وجهٍ وأتمّه. وأنّ فريقًا من هذه الأمة  أنَـعَْمْتَ  الَّذِينَ  صِراَطَ 
سيظهرون بمظهر اليهود الذين لعنهم عيسى عليه السلام وحلّ بهم عذاب الله، 
وذلك لتتحققَ النبوءة المستنبَطة من قوله تعالى * غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ* ، وأن 
فريقًا منهم سيتـنصّرون ويصطبغون بصبغة المسيحيين، الذين أصبحوا محرومين من 
هداية الله من جراء شُربهم الخمرَ والإباحية والفسق والفجور، وذلك لتتحقق النبوءة 

المستنبَطة من قوله تعالى * وَلا الْضَّاليِّنَ* .
ولما كان من معتقدات المسلمين أن آلافاً مؤلّفة ممن يدُعَون مسلمين سيتّصفون 
بصفات اليهود في الزمن الأخير -وهذه النبوءة قد تنبأ بها القرآن المجيد أيضًا 
في مواضع عديدة- ولما كان تنصُّر آلاف المسلمين أو اتخاذُهم حياةَ الإباحة 
والتحرر مثل النصارى قد أصبح أمراً مشهودًا وملموسًا، حتى ترى كثيراً منهم يحبّون 
تقليد المسيحيين في أسلوب الحياة، وينظرون إلى الصلاة والصوم وأحكام الحلال 
والحرام باحتقار كبير مع انتمائهم إلى الإسلام، وتجدون هاتين الفئتين المتصفتين 
بصفات اليهود والنصارى في هذه البلاد بكثرة، فثـبََتَ أنكم قد رأيتم تحقُّقَ هاتين 
النبوءتين الورادتين في سورة الفاتحة، إذ رأيتم بأم أعينكم كثيراً من المسلمين قد 



157

اتصفوا بصفات اليهود وكثيرا منهم اصطبغوا بصبغة النصارى، وما دام الأمر كذلك 
فلا بد لكم الآن من الإقرار بتحقُّق النبوءة الثالثة، أعني أنه كما نال المسلمون نصيبًا 
من شر اليهود والنصارى باتصافهم بصفاتهم، كذلك كان لزامًا أن يتبوّء أفراد منهم 
المقام الذي بلغه الأبرار الذين خلوا من قبل في بني إسرائيل. فمِن سوء الظن بالله 
تعالى أنه قد جعل أبناء أمة الإسلام شركاء اليهود والنصارى في شرهم حتى سماهم 
يهودًا أيضًا، ولكنه لم يعطهم شيئًا من مراتب رسلهم وأنبيائهم! فكيف تكون هذه 
الأمة إذنْ خيرَ الأمم؟ كلا، بل تكون عندها شرّ الأمم، إذ وُجد فيها كل نموذجٍ من 
شرّ الأولين ولم يوجد فيها أي نموذج لخيرهم. أفليس ضروريا -يا ترى- أن يأتي 
بين هذه الأمة أيضًا أحد بحُلَّةِ الأنبياء والرسل ويكونَ وارثاً وظلًا لأنبياء بني إسرائيل 
كلهم؟ فمن المستبعَد من رحمة الله تعالى أن يجعل الملايين من هذه الأمة في 
هذا الزمن يتّصفون بصفات اليهود ويجعل مئات الآلاف منها يتنصّرون، ولكن لا 
يجعل حتى شخصًا واحدًا منها يرث الأنبياء السالفين ويفوز بالنعمة التي فازوا بها، 
راَطَ الْمُسْتَقِيمَ *  وذلك لكي تتحقق النبوءةُ المستنبَطة من قوله تعالى * اهْدِناَ الصِّ
صِراَطَ الَّذِينَ أنَـعَْمْتَ عَلَيْهِمْ* ، كما تحققت نبوءة التهوُّد والتنصُّر. لَمّا كانت هذه 
الأمة قد لقُّبت بآلاف الألقاب القبيحة -حتى قُدّر لأبنائها أن يصبحوا يهودًا كما 
هو ثابت من القرآن والأحاديث- فكان من مقتضى فضل الله تعالى أن يرثوا الخير 
أيضًا، كما ورثوا السيّئات من النصارى السابقين. ومن أجل ذلك قد بشّر الله تعالى 
راَطَ الْمُسْتَقِيمَ * في سورة الفاتحة بأن بعض أفراد هذه الأمة  في قوله * اهْدِناَ الصِّ
سينال ما أنُعِم به على الأنبياء السابقين، وليس أنهم يتهودون أو يتنصرون فحسب 

ويرثون سيّئات هاتين الملتين ولن يرثوا حسناتهما!". )سفينة نوح(
الله قلوبهم-  قال: بعد أن نعتني بأنني إما بليد وإما غبي وإما من الذين أعمى 
اختيارك معنى المجاز وهي "من" الموضوعة لمعنى الجزئية وترك المعنى الحقيقي 

الموضوع لغة للمصاحبة وهذا منك جهل قبيح.
أقول: اعلم أيها العلامة أن كل من يكون بمعية الآخر ليس بضروري أن يكون في 
مرتبته أيضا لذلك وضحت بأن كلمة "مع" في هذه الآية تتضمن معنى "من" أيضا 



158

بأن المطيعين لله والرسول لا يكونون في مصاحبة المنعمين، عليهم فحسب بل 
هم يكونون من زمرتهم أيضا. وإن هذا الذنب الذي تنسبه إلي قد ارتكبه العلماء 
تعالى  أنه  الشَّاهِدِينَ*   مَعَ  فاَكْتـبُـنَْا  الرازي في تفسير الآية *  الأولون حيث ذكر 
قال: * شَهِدَ اللَّهُ أنََّهُ لَ إِلَهَ إِلَّ هُوَ وَالْمَلَئِكَةُ وَأوُلُو الْعِلْمِ*  فجعل أولو العلم من 
الشاهدين وقرن ذكرهم بذكر نفسه وذلك درجة عظيمة ومرتبة عالية فقالوا فاكتبنا 
مع الشاهدين، أي اجعلنا من تلك الفرقة الذين قرنت ذكرهم بذكرك. وكذلك قال: 
إن كل من كان في مقام شهود الحق لم يبال بما يصل إليه من المشاق والآلام، 
فلما قبلوا من عيسى عليه السلام أن يكونوا ناصرين له ذابين عنه قالوا فاكتبنا مع 
فانظر كيف فسروا كلمة  اجعلنا ممن يكون في شهود جلالك.  الشاهدين أي 

مع بمعنى من.
قال في الصفحة 4: ومن خطيئاتك تكذيب كتاب الله وحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم 

الذي ثبت بالنص القطعي من القرآن والحديث كما ذكرنا آنفا.
أقول: لعنة الله على الكاذبين المفترين الذين لا يخافون الله من التزوير والافتراء 

حتى في الأمور الدينية.
قال: في الصفحة 5: لكن قراءة عبد الله بن مسعود "وما أوتوا من العلم إلا قليلا".
أقول: عندما كتب أبو ذر آية "وما أوتوا من العلم إلا قليلا" لم يكن في علمه 
أنها قراءة عبد الله ابن مسعود أبدا، لكنه لما علم أن المفسرين ذكروا أن عبد 
بالقراءات،  بعلمه  يتفاخر  وبدأ  عليه  استند  أوتيتم  بدل  أوُتوا  قرأ  بن مسعود  الله 
ولا أريد أن أبحث الآن في مسألة القراءات لأن بحثها طويل، وإنما أذكر هنا 

مذهب بعض العلماء الأقدمين.
قال المكي: ما روي في القرآن على ثلاثة أقسام قسم يقرأ به ويكفر جاحده وهو 
ما نقله الثقات ووافق العربية وخط المصحف، وقسم صح نقله عن الآحاد وصح 
في العربية وخالف لفظه الخط فيقبل ولا يقرأ به لأمرين مخالفته لما أجمع عليه 
وأنه لم يؤخذ بإجماع بل بخبر الآحاد ولا يثبت به قرآن ولا يكفر جاحده، قال 
ابن الجزري مثال الأول كثير كمالك وملك ومثال الثاني قراءة ابن مسعود وغيره 



159

صالحة  سفينة  يأخذ كل  ملك  أمامهم  وكان  عباس  ابن  وقراءة  والأنثى  والذكر 
ونحو ذلك، قال واختلف العلماء في القراءة بذلك والأكثر على المنع لأنها لم 
تتواتر وإن ثبت بالنقل فهي منسوخة بالعرضة الأخيرة أو بإجماع الصحابة على 

العثماني. المصحف 
قال الزركشي في البرهان، القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان، فالقرآن هو الوحي 
المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم للبيان والإعجاز، والقراءات اختلاف ألفاظ الوحي المذكور 
في الحروف وكيفيتها من تخفيف وتشديد وغيرهما، والقراءات السبع متواترة عند 
الأئمة  من  متواترة  أنها  والتحقيق  الزركشي  قال  مشهورة،  هي  بل  وقيل  الجمهور 

السبعة، أما تواترها عن النبي صلى الله عليه وسلم ففيه نظر.
فأية ضرورة دعتك يا حضرة العلامة والحال هذه أن تترك القراءة التي اتفقت عليها 
الصحابة والأمة بأسرها وتأخذ بقراءة عبد الله بن مسعود؟ ثم هل لك أن تقول لنا 
أي إمام قرأ الآية التي ذكرتها في حجة الإسلام صفحة 19، ومن افترى بريئا فقد 
احتمل بهتانا وإثما مبينا؟ أم هذه قراءة العلامة أبي ذر. روى أبي ذر عن البخاري 
ومسلم والترمذي والدارمي والبيهقي حديثا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنه قال "وانتهت 
بي النبوة لا نبي بعدي إلى يوم القيامة إلا عيسى ابن مريم" وبعدم وجود الدارمي 
والترمذي  ومسلم  البخاري  وراجعت  مراجعتهما  من  أتمكن  لم  عندي  والبيهقي 
وقلت في كشف اللثام فقد راجعت حسب طلبك صحيح البخاري وصحيح مسلم 
أبدا. يقول رادا على قولي هذا من دون  الكلمات  والترمذي فلم أجد فيها هذه 
خجل ولا حياء "لأي شيء ما راجعت كتاب سنن الدارمي وكتاب السنن الكبرى 
للبيهقي؟ وقد ذكرت سبب عدم مراجعتي إياهما ولكن اسألوه لماذا افترى ونسب 
إلى البخاري ومسلم والترمذي بأنهم ذكروها؟ والذي لا يخاف أن يكذب على 

الأئمة الثلاثة كيف يخاف من الافتراء على الآخرين.
وأما ما كتب في الصفحة 6-7 ردا على ما ذكرت في شرح الحديث، أنت مني 
بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي، فيدل على سوء فهمه لأنه يلفق من 
عنده أمرا ثم يرتب عليه النتائج، وإني أرجو من القراء أن يطالعوا من كشف اللثام 



160

ما كتب في شرح الحديث ثم يستعيذوا بالله من جهله.
وأما قوله "فإنه يدل على جهلك الفاضح وهو قولك أن علي بن أبي طالب كان 
فلا  أبي طالب"  بن  لعلي  إهانة  فيه  مع كونه  تبوك  إلى  ذهابه  بعد  مؤقتا  خليفته 
يدل على جهلي بل على جهل العلامة بدر الدين العيني شارح البخاري ومن قال 
بقوله لأنني نقلت قوله -نعم أيدته واعتقدت بصحته وأما أنت فقد نسبته لي من 

الجهل- ولكنني أعذرك لعلمي أنك جاهل لا تعلم سوى التزوير والتلفيق.
ولو فكرت لعلمت أنه لا توجد فيه أي إهانة لعلي رضي الله عنه لأنه من المعلوم 
أن رسول الله صلى الله عليه وسلم استخلفه على المدينة لمدة غيابه عنها وشبه خلافته بخلافة 
هارون عند غياب موسى عليه السلام عن قومه على جبل الطور، وقد أزال بجملة 
لا نبي بعدي خاطر نبوة علي رضي الله عنه الذي كان يمكن أن يتطرق إلى ذهن 
أحد مشابهته بهارون عليه السلام لأنه كان نبيا وقد أيدت هذا المعنى بالروايتين 
اللتين ذكرتهما في كشف اللثام، فأغفل ذكرهما أبو ذر لحاجة في نفس يعقوب.

الدين وأخذنا بقول أبي ذر يكون قول الشيعة بأن  وإذا رفضنا قول العلامة بدر 
سيدنا علي ابن أبي طالب كان مستحقا للخلافة بعد وفاة محمد صلى الله عليه وسلم صحيحا 
اغتصابا وخالف قول رسول  الخلافة  اغتصب حق  الله عنه  وأن أبا بكر رضي 
الله صلى الله عليه وسلم والعياذ بالله. ويظهر للقراء خلط أقواله التي ذكرها بعد ذلك إذا قرأوا 

اللثام. صفحة 7-8 من كشف 
قال في الصفحة 8: وزعيم الأحمدية الكبير ادعى أنه نبي ورسول وقطع لنفسه 
بالجنة وأنت وأمثالك أقررتم بذلك والعياذ بالله تعالى وقال الله تعالى * فَلَ يأَْمَنُ 

مَكْرَ اللَّهِ إِلَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ*  )الَأعراف: 100(.
منهاج  على  وجاء  دعوته  في  صادق  الأحمدية  الجماعة  مؤسس  دام  ما  أقول: 
الأنبياء وكل ما نال من المراتب الروحانية ناله بإطاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا شك أن 

الآية المذكورة تنطبق على الأنبياء الآخرين أيضا حسب فهمك السقيم.
ثم قال ردا على قولي "بأن المسيح الموعود عليه السلام جاء بدون سياسة وملك 
ظاهري" إن هذا الأمر ليس بصحيح واستند على ما كتب أحد محرري الجرائد 



161

وهو كذب كله، فالعلامة أبو ذر يقول بأنه كان ذا مملكة واسعة وذا ثراء كبير، وأما 
مؤلف إيطاليا أو الاستعمار رقم 3 لجمعية التعليم والتهذيب في دمشق فيقول في 
الصفحة 15 "إن متبوعهم أي إمامهم أحمد القادياني المذكور كان فقير الحال" 
فانظروا إلى أقوالهم المتضادة وكذلك حال خصوم الأنبياء في كل زمان كما قال 
الله تعالى: * كَذَلِكَ مَا أتََى الَّذِينَ مِنْ قـبَْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّ قاَلُوا سَاحِرٌ أوَْ مَجْنُونٌ*  
)الذاريات: 53( ومعلوم أن الرجل الذي يكون ساحرا لا يمكن أن يكون مجنونا 

في آن واحد.
قال في الصفحة 9: بيّن لنا أيضا من كان في الصين واليابان وأوربا وغيرها من 

البلدان في زمان الزعيم الكبير للطائفة الأحمدية أو قبله من الأنبياء والرسل.
أقول: كما أن محمدا صلى الله عليه وسلم أرسل لكافة الناس وكان الفساد موجودا في كل مقام كما 
قال الله تعالى * ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبـرَِّ وَالْبَحْرِ*  )الروم: 42( ولكن لم تبلغ دعوته 
إلى جميع الناس في حياته بل إن أتباعه انتشروا في الأرض وبلّغوا دعوته وكذلك 
المسيح الموعود عليه السلام بصفته خليفة محمد صلى الله عليه وسلم جاء لإصلاح العالم كله 
ولنشر الإسلام في ربوعه، وإن الأنبياء عليهم السلام دائما يأتون لأن يزرعوا بذور 
الإصلاح وقمع الشر والفساد ثم تنمو هذه البذور بواسطة أتباعهم، وهذه سنة الله 
المستمرة في الخلق منذ قديم الزمان وسوف يشاهد الناس كلهم كيف يخفق علم 

الإسلام في ربوع العالم بواسطة جماعة المسيح الموعود عليه السلام.
قال في الصفحة 9 ردا على قولي: "كل من يريد أن يفهم التفسير الحقيقي لخاتم 
النبيين عليه أن يطلع على كتابي توضيح المرام من الصفحة 27-46 يجد فيه ما 
يروي الغليل ويشفي العليل". الجواب: قال أرسطوطاليس الفيلسوف الشهير: رأي 
العليل عليل والجنون فنون، قال جالينوس من سلب عقله فهو مجنون، ومن وافق 

مجنونا فهو أجن منه.
أقول: هل تشكّون أيها القراء في كون أبي ذر مسلوب العقل؟ لأنه هل يقبل أحد 
مثل جوابه هذا على الأحاديث وأقوال الأئمة والشواهد اللغوية التي ذكرتها لتفسير 

معنى خاتم النبيين؟



162

ذكرت في توضيح المرام وكشف اللثام قول الإمام الملا علي القاري عن تفسير 
بعده وفي شرح  أو من  للصحابي  تفسير  نبي "إن هذا  بعده  ليس  الذي  العاقب 
مسلم قال ابن الأعرابي"، "الْعَاقِبُ وَالْعُقُوبُ الَّذِي يَخْلُفُ فِي الْخَيْرِ مَنْ كَانَ قـبَـلَْهُ" 
)تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي, كتاب الأدب عن رسول الله(، ثم ذكرت 
في تأييد هذا القول حديثا من صحيح مسلم مصرح فيه أن التفسير المذكور من 
باب  في  في صحيحه  المذكور  الحديث  البخاري ذكر  الإمام  إن  وقلت  الزهري 
أسماء النبي صلى الله عليه وسلم وفي تفسير سورة الصف ولم يذكر تفسير العاقب المذكور ولكن 
البخاري  في  بلفظه  الحديث موجود  بأن  اعترض علي وقال  فهمه  العلامة لسوء 
ومسلم لأن المقصود من قولي هو أنه لو كان هذا التفسير من رسول الله صلى الله عليه وسلم لذكر 
هذا التفسير في هذين المقامين أيضا وإن كل من يقرأ ألفاظ الحديث يظهر له 
جليا أن هذا التفسير ليس من رسول الله صلى الله عليه وسلم وألفاظ الحديث ما يلي: "عن جُبـيَْرِ 
بْنِ مُطْعِمٍ عَنْ أبَيِهِ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قاَلَ أنَاَ مُحَمَّدٌ وَأنَاَ أَحْمَدُ وَأنَاَ الْمَاحِي الَّذِي يمُْحَى 
بِيَ الْكُفْرُ وَأنَاَ الْحَاشِرُ الَّذِي يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَى عَقِبِي وَأنَاَ الْعَاقِبُ وَالْعَاقِبُ الَّذِي 
ليَْسَ بـعَْدَهُ نبَِيٌّ" )صحيح مسلم, كتاب الفضائل(. فلو كان تفسير العاقب أيضا 
من رسول الله صلى الله عليه وسلم أكانت عبارته هكذا - وأنا العاقب1 الذي ليس بعدي نبي كما 

قال في تفسير الماحي والحاشر.
وكذلك نقلت قولا للخطاب ذكره مؤلف عمدة القاري بقوله "في شرح حديث 
آخر أنه قال هذه الزيادة تشبه أن يكون من كلام الزهري وكانت عادته أن يصل 
بالحديث من كلامه ما يظهر له من معنى الشرح والبيان" واستغرب أبو ذر هذا 
جُلُودُ  مِنْهُ  تـقَْشَعِرُّ  مَثاَنِيَ  مُتَشَابِهًا  الْحَدِيثِ كِتَاباً  أَحْسَنَ  نـزََّلَ  اللَّهُ  القول وقال * 
هذا  صدور  الخطابي  من  يتصور  فهل   ،)24 )الزمر:  رَبّـَهُمْ*   يَخْشَوْنَ  الَّذِينَ 
الذنب العظيم وهو انتساب الخيانة إلى الإمام الزهري في فن الحديث؟ ثم قال: 
الحديث  في  حدثنا  مدلسا  الزهري  الإمام  جعلت  هذا  بقولك  مناظر  يا  فأنت 

وهذا قدح منك عظيم.
القارئ يدرك لأول وهلة أن غاية أبي ذر من كل رسائله ليست إلا  لا شك أن 

1- وترى في الشمائل في آخر الجامع للترمذي المطبوع مجتبائي دهلي تحت لفظ العاقب وهو قول الزهري.



163

عالم  بأنه  الفارغ  بكلامه  العقول  لبسطاء  والإثبات  الناس  على  والتمويه  التدجيل 
خائنا  مدلسا  ويجعله  الزهري  في  الطعن  يوجب  الخطابي  قول  وإذا كان  كبير، 
فالطاعن فيه يكون الحافظ الخطابي، ثم مؤلف عمدة القاري ولا شك أن الخطابي 
كان أعلم بفن الحديث من أبي ذر وأن هذا الأمر لا يعد تدليسًا وخيانة ما دامت 
ألفاظ الحديث مميزة من ألفاظ الشرح ولا يصعب على مهرة فن الحديث تمييز 
قال  أيضا كما  القراءات  في  متبعة  المادة كانت  وهذه  الحديث  متن  من  الشرح 

السيوطي في الاتقان ما نصه:
"وظهر لي نوع سادس يشبه من أنواع الحديث المدرج وهو ما زيد في القراءات 
على وجه التفسير كقراءة سعد بن أبي وقاص وله أخ وأخت من أم أخرجها سعيد 
رَبِّكُمْ*   مِنْ  فَضْلً  تـبَـتْـغَُوا  أَنْ  جُنَاحٌ  عَلَيْكُمْ  ليَْسَ   * عباس  ابن  وقراءة  منصور  بن 
)البقرة: 199(، في مواسم الحج، أخرجها البخاري وأخرج الحسن أنه كان يقرأ 
وإن منكم إلا واردها، الورود الدخول. قال الأنباري قوله: الورود الدخول، تفسير 
من الحسن لمعنى الورود وقال ابن الجزري في آخر كلامه وربما كانوا يدخلون 
التفسير في القراءات أيضا وبيانا لأنهم محققون لما تلقوه عن النبي صلى الله عليه وسلم قرآنا فهم 

آمنون من الاقتباس وربما كان بعضهم يكتبه معه".
المقفي الذي قفى آثار من سبقه من  القاري في تفسير  الملا علي  وقال الإمام 
الأنبياء وتبع أطوار من تقدمه من الأصفياء لقوله تعالى * أوُلئَِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ 
فبَِهُدَاهُمُ اقـتَْدِهْ* )الأنَعام: 91(. وحاصله أنه متبع للأنبياء في أصل التوحيد ومكارم 

الأخلاق وإن كان مخالفا لبعضهم في بعض الفروع بالاتفاق.
المذكور في  التفسير  إذا سلمنا صحة  اللثام "وقد أجبت عليه  وقلت في كشف 
الصفحة 36 من كتابي توضيح المرام فراجعه )ولكن العلامة لم يتحمل تكليف 
المراجعة(. واعلموا أن مثل هذه الألفاظ لا تدل دائما على نفي الشيء بل يراد 
بها النفي كماله2 كما في الأحاديث الآتية: )1( "إِذَا هَلَكَ كِسْرَى فَلَ كِسْرَى بـعَْدَهُ 
٢- قال النووي في شرح الحديث لا يسرق السارق حينما يسرق وهو مؤمن. القول الصحيح الذي قاله المحققون 
أن معناه لايفعل هذه المعاصي من هو كامل الإيمان وهذا من الألفاظ التي تطلق على نفي الشيء ويراد نفي كماله 
ومختاره. كما يقال لا علم إلا ما نفع ولا مال إلا الإبل ولا عيش إلا عيش الآخرة. وقال العلامة السندي في معنى 

الحديث لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه حمله الجمهور على معنى الوضوء.



164

وَإِذَا هَلَكَ قـيَْصَرُ فَلَ قـيَْصَرَ بـعَْدَهُ" )صحيح البخاري, كتاب فرض الخمس( )قال 
الخطابي معناه فلا قيصر بعده يملك مثل ما يملك هو(، )2( "لَ صَلَةَ إِلَّ بِفَاتِحَةِ 
الْكِتَابِ" )3( "لَ فـتََى إِلَّ عَلِيٌّ" )4( "لَ سَيْف إِلَّ ذُو الْفَقَار" )5( "لَ عَيْشَ إِلَّ 
عَيْشُ الْخِرَهْ"، كذلك نقول أن معنى لا نبي بعدي وليس بعده أي نبي كامل ذو 
شريعة جديدة. والا لا يجوز مجيء عيسى عليه السلام الذي تعتقدون بمجيئه 

حال كونه نبيًّا فافهم.
كذلك ذكرت في توضيح المرام في تفسير الحديث لو كان بعدي نبي لكان عمر! 
إن الإمام الملا علي القاري ذكر في المرقاة "أنه في بعض طرق هذا الحديث لو 
لم أبعث لبعثت يا عمر"، فرد عليه أبو ذر حجة الإسلام في الصفحة 17 بقوله: 
إن هذا الحديث موضوع لم يثبت عند أئمة المحدثين بسند صحيح، فسألته في 
الذين قالوا بوضعه ثم ذكرت ثلاث  المحدثين  لنا أسماء  اللثام أن يذكر  كشف 
طرق لهذه الرواية من تاريخ الخلفاء الراشدين للسيوطي وكنوز الحقائق للإمام عبد 
الرؤوف المناوي ثم يقول أبو ذر من دون أن يذكر دليلا على كونه موضوعا أن 
المحدثين كانوا يحكمون لضعف الحديث وصحته حسب حال رواية الحديث 
وأنه توجد أحاديث موضوعة في بعض كتب الحديث. فهل في الدنيا عاقل يقبل 

بمجرد قوله هذا الروايات المذكورة بأنها موضوعة؟
أنا  الرواية  وكذلك  الأولياء،  خاتم  علي  يا  وأنت  الأنبياء  خاتم  أنا  الرواية:  وأما 
خاتم الأنبياء وأنت يا علي خاتم الأوصياء التي ذكرتها في كشف اللثام من كنوز 
الجسارة  فيها كثيرا وقال: وإن  المناوي فقد تكلم  الرؤوف  الحقائق للإمام عبد 
الافتراء والكذب على  الهاوية، ولا سيما  إلى  فاعلها  الله صلى الله عليه وسلم تجر  على رسول 
رسول الله صلى الله عليه وسلم كفر صريح. ألا ترجع هذه الفتاوى كلها على السيد الإمام عبد 
الرؤوف المناوي ومؤلف مسند الفردوس قبل أن ترجع علي، واعلم أيها العلامة 
إنما أنا ناقل وقد ذكرت لك أسماء الكتب التي نقلت منها فقل في حق مؤلفيها 
ما شئت ما دمت أخذت على عاتقك تكفير السلف الصالحين. وأما أنا فقد 
بأنه موضوع لأن واضعه  إذا سلمنا  اللثام ما نصه: "ولا يضرنا  قلت في كشف 
على كل حال كان عالما باللغة العربية وإنما نذكر مثل هذه الروايات لأن نبين 



165

أمثلة كثيرة  ذكرت  ثم  العربية"،  اللغة  في  الخاتم  لفظ  يستعمل  المعاني  أي  في 
ورد فيها لفظ الخاتم في غير معنى الآخر، ولكن أبا ذر أغفل ذكرها لعلمه أنها 

تخالف مزاعمه الباطلة ودعاويه الفارغة.
وأما قول عائشة رضي الله عنها: قولوا خاتم النبيين ولا تقولوا لا نبي بعده، فقال 
في جوابه "هل شرط السيوطي على نفسه أن لا يدرج في كتابه إلا حديثا صحيحا 
كالبخاري ومسلم وأبي داوود" فكروا هل ثبت من هذا الجواب أن القول المذكور 
ليس بصحيح؟ ثم مما يدل على جهله وعدم تدبره في أقوالي قوله "وأما إيماؤك 
إلى تصحيح القاموس لهذا الأثر فإن صح فهو خطأ لأن صاحب كتاب القاموس 
وصاحب كتاب لسان العرب وصاحب كتاب تاج العروس وغيرهم من أئمة اللغة" 
مع أنه لا يمكن لعاقل أن يستنبط من قولي أنني عنيت كتاب القاموس "لفيروز 
آبادي" كما ظن أبو ذر وهذا هو قولي بنصه: وقد ذكره مؤلف مجمع البحار، 
وهذا الكتاب قاموس لشرح غرائب الأحاديث، وسلم بصحته ولذلك قال أنه لا 
ينافي حينئذ حديث لا نبي بعدي لأنه أراد لا نبي ينسخ شرعه" وهل يتصور أن 
رجلا يؤلف كتاب لغة يفسر فيها ألفاظ الأحاديث التي يصعب على القارئ فهمها 
مثل النهاية لابن الأثير وهو يكون غير متضلع في علم الأحاديث اللهم كلا وإنما 

القائل بذلك يكون جاهلا.
قال في الصفحة 15: وأما قولك أنه قال لا نبي بعدي معناه لا يأتي نبي ينسخ 

شرعه فهذا تقريرك وتحرير يراعك.
يجد  البحار  مجمع  تكملة  يراجع  ومن  الكاذبين،  على  الله  لعنة  أقول: 

الكلمات. هذه  فيها 
قال في الصفحة 18 "قوله في الصفحة 11 من كشف اللثام، ثم نقلت يا أبا ذر 
قولا أن الشيعة على الإطلاق كلهم قسمان إما كافر مرتد جاحد وإما فاسق فاجر 
أثيم مع أنه يوجد فيهم أيضا من الصالحين- الجواب موضوع البحث غلاة الشيعة"3. 
٣- وكذلك قال في الصفحة: وهم أي الخوارج عند أهل السنة والجماعة قسمان أيضا، قسم مرتد جاحد كافر وقسم 
فاجر أثيم -مع أن هذا الأمر أيضا ليس بصحيح قال الخطابي: أجمع علماء الإسلام على أن الخوارج مع ضلالتهم 
فرقة من المسلمين وأجازوا مناكحتهم وأكل ذبائحهم وأنهم لا يكفرون ما داموا متمسكين بأصل الإسلام )فتح الباري 
الثالث )وإنما اسم المرتد إنما يتناول من كان تاركا للشرائع الإسلامية والقوم  الجزء 12( وفي التفسير الكبير الجزء 



166

أقول فليحكم كل قارئ هل معنى "أن الشيعة على الإطلاق كلهم" يفهم منه فقط 
غلاة الشيعة يا ترى؟

وأما الحديث "تـفَْتَرقُِ أمَُّتِي عَلَى ثَلَثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَّ مِلَّةً وَاحِدَةً 
الترمذي، كتاب  وَأَصْحَابِي" )سنن  عَلَيْهِ  أنَاَ  مَا  قاَلَ  اللَّهِ  رَسُولَ  ياَ  هِيَ  وَمَنْ  قاَلُوا 
الإيمان عن رسول الله(. فهو دليل قاطع على كون الجماعة الأحمدية هي الفرقة 
الناجية لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر تفرق اليهود إلى اثنتين وسبعين فرقة ثم أخبر عن 
الله تعالى إلا بعد أن  اليهود ما صاروا مؤاخذين عند  تفرق أمته ومعلوم أن فرق 
أرسل إليهم عيسى عليه السلام حكما عدلا فيهم لإتمام الحجة عليهم -كذلك 
كان ضروريا أن يرسل الله في الأمة المحمدية المسيح الموعود حكما عدلا كي 
يبين للمسلمين خطيئاتهم ويتم عليهم الحجة ويرجعهم إلى ما كان عليه رسول الله 
صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرام. ثم كما أن اليهود بتكذيب المسيح وتكفيره صاروا مؤاخذين 
عند الله كذلك المسلمون يكونون مؤاخذين عند الله بتكذيب المسيح الموعود 
وتكفيره، وإننا لا ندعو الناس إلا إلى اتباع القرآن والسنة مع احترام جميع المذاهب 

كما أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الفرقة الناجية تكون على ما أنا عليه وأصحابي.
الرسول صلى الله عليه وسلم كان على وفاة جميع  ولا يخفى أن أول إجماع للصحابة بعد وفاة 
الرسل كما ذكرت هذا الأمر مفصلا في الفصل الرابع من توضيح المرام - ثم لا 
تعرف الحقيقة إلا عند المقابلة ولقد صرح الحديث بأن اثنتين وسبعين ملة تكون 
في جانب وواحدة في جانب كما يرى القارئ جميع الفرق على اختلاف مذاهبهم 
في مقابلتنا من حيث عقيدة نزول المسيح ووفاته. وكذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن 
الفرقة الناجية ألا وهي الجماعة ولا يخفى أن الجماعة لا تكون إلا بإمام ونظام 
تابعة  وفرقة  منتظمة  تجدون جماعة  إمامهم -ولا  مع  واحدة  يدا  أفرادها  وتكون 
لإمام واحد سوى الجماعة الأحمدية- وهي اسم لمجموعة الناس الذين قبلوا دعوة 
المسيح الموعود عليه السلام من فرق المسلمين المتشتتة والذين اعتنقوا الإسلام 

بواسطته وعلى أيدي خلفائه من الأديان الأخرى.
الذين نازعوا عليًّا ما كانوا كذلك في الظاهر وما كان أحدا يقول أنه إنما يحتربهم لأجل أنهم خرجوا من الإسلام وعلي 

لم يسمهم بالمرتدين(.



167

ولقد صرح أبو ذر في كتابه حجة الإسلام أن أقوال الشيخ محي الدين ابن عربي 
وشاه ولي الله المحدث الدهلوي والعلامة محمد قاسم وغيرهم أدلة هؤلاء العلماء 
لا يعتنى بها لأنهم ليسوا من علماء الفتوى، ورددت عليه في كشف اللثام بقولي: 
بالعلوم  المتضلعين  المحققين  العلماء  بأقوال هؤلاء  تعنى  أن  لك  أية حاجة  نعم 
الدينية وبعض منهم كانوا من أولياء الله ما دام أقوال الملا مبين والملا حسن وميرزا 

محمد وقاضي مبارك تنير لك السبيل وتهديك إلى صراط مستقيم.
قلت  ما  قلت  مناظر  يا  أنت  ولكن  هذا:  قولي  على  ردا   23 الصفحة  في  قال 
في حقهم لتجعلهم من حزب الأحمدية مع أنهم مضوا وخلت القرون منهم قبل 
سنة  ظهر  وزعيمها  الهندية  الأحمدية  والطائفة  أكثر  أو  أقل  أو  سنة  خمسمائة 

1291هـ فكيف تتصور صحة ذلك.
أقول: أرأيتم أيها القراء حالة أبي ذر الزئبقية التي ما لها من قرار وها أنا أذكر 
المرام عندما  ما قال السيد منير الحصني في نداء عام وما كتبت في توضيح 
استشهدنا بأقوال هؤلاء الأئمة الكرام. قال السيد منير الحصني في صفحة 9 
محمد  أمة  في  مشرع  غير  نبي  يجوز وجود  أنه  قالوا:  بأنهم  أقوالهم  بعد سرد 
ينافي  لا  النبي  هذا  مثل  ووجود  شريعته  حكم  وتحت  له  تابعا  إذا كان  صلى الله عليه وسلم 
خاتميته صلى الله عليه وسلم . وتحت عنوان ملخص في ختم النبوة ذكرت ما فهَّم رسول الله 
صلى الله عليه وسلم وعائشة رضي الله عنها من آية خاتم النبيين، ثم بعد ذكر أسماء العلماء 
هؤلاء  عن  الثلاثة  الردود  أصحاب  أسأل  إني  فها  قلت:  مؤلفاتهم  وأسماء 
وإن  بعدي  نبي  ولا  النبيين  خاتم  ألفاظ  بأن  يعتقدون  الذين  الأعلام  العلماء 
الرسالة والنبوة قد انقطعت فلا رسول بعدي ولا نبي كل ذلك لا يدل إلا على 
يعتقد  مثلما  اعتقدوا  الذين  الكبار  العلماء  هؤلاء  فهل  التشريع،  نبوة  انقطاع 

غير مسلمين؟ الأحمديون هم كفار 
ألا تدل هذه العبارات بدلالة واضحة على أن غرضنا من الاستشهاد بأقوال الأئمة 
السلف الصالحين هو إثبات أن معنى خاتم النبيين ولا نبي بعدي أي لا يأتي بعده 
نبي ينسخ شرعه ويجوز وجود نبي غير مشرع في أمته صلى الله عليه وسلم ؟ وأن نصوص أقوالهم 



168

مذكورة في نداء عام: وإذا حرّف أبو ذر أقوالنا كاليهود ليجعلها موافقة لما يريد من 
التلبيس والتضليل فهذا ليس ببعيد منه، وإذا كفّرهم أو أفتى بردتهم وكونهم مخلدين 
في النار لأجل هذا الاعتقاد فليس بأمر غريب من مثله في حق أمثالهم وقد كفرهم 
في زمانهم من قبل من هم أعظم من أبي ذر، كما قال الشيخ محي الدين ابن عربي 
رحمه الله ما نصه: "لقد وقع لنا وللعارفين أمور ومحن بواسطة إظهارنا المعارف 

والأسرار وشهدوا فينا بالزندقة وآذونا أشد الأذى" "اليواقيت والجواهر".
قال أبو ذر في حجة الإسلام الصفحة 20: وأما ما ذكره من فتوى علماء الهند 
فنحن العرب لا نعرفهم ولا رأينا فتواهم". ورددت عليه في كشف اللثام وقلت إن 
هذا كذب وهل يمكنك يا حضرة العلامة أن تنقل من كتابي تلك العبارة التي 
ذكرت فيها فتوى علماء الهند التي يشير إليها قولك المذكور؟ فيقول في جوابه 
الحي  عبد  والعلامة  الله  ولي  شاه  إلى  )أي  إليهم  أنت  نسبته  مما  يفهم  "ماذا 
والعلامة محمد قاسم( في كتابك توضيح المرام في الصفحة 40" ثم يشكو كما 
الحروف  العربية تطبع  البلاد  المطابع في  قائلا: "لو كانت  المموهين  هي عادة 
الفارسية والهندية لكنت نقلت كلامكم بعينه حرفا حرفا ليطلع القراء على كذبك 

وافترائك على هؤلاء".
أقول: لقد علم القراء الغرض الذي لأجله استشهدنا بأقوالهم وقد ذكرت ما كتبت 
في توضيح المرام في الصفحة 40 بلفظة -فهل يشك أحد بعد الآن في كونه 
كاذبا إذا كان مقصوده من تلك الفتوى العلماء المذكورين حيث قال عنهم فنحن 
معشر العرب لا نعرفهم ولا هم من علماء الفتوى- ولكن الآن يذكر في الصفحة 
26 من فصل الخصام فضائلهم ويعدهم من علماء الفتوى ويقول بأني أعلم منك 
بمؤلفاتهم وأحوالهم، فليقل معي "ألا لعنة الله على الكاذبين" وقال تعالى * وَيْلٌ 

لِكُلِّ أفََّاكٍ أثَيِمٍ*  )الجاثية: 8(.
ثم أسفه لعدم وجود مطابع تطبع الحروف الفارسية والهندية فهذا هو بعينه العذر 
الذي ينتحله كل من يريد أن يلعب بعقول الناس لأنه لو كان صادقا في قوله كان 
يمكنه تعريب أقوالهم حرفيا كي يقرأها العرب، وها أنا أذكر نصوص أقوال هؤلاء 



169

العلماء وأطلب من أبي ذر أن يكتب في الجواب تعريبها.
يقول الشاه ولي الله المحدث الدهلوي في كتابه تفهيمات إلهية صفحة 53 ما 
نصه: "وختم به النبيون أي لا يوجد من يأمره الله سبحانه بالتشريع على الناس". 
وأحوالهم  بكتبهم  أعلم  أنكم  يظهر  الفارسية؟  باللغة  القول  هذا  هل  أنظر 

أليس كذلك؟
)2( يقول العلامة عبد الحي في دافع الوسواس في أثر ابن عباس ما نصه: "علماء 
أهل سنت بهي اس أمر كي تصريح كرتي هين. كه اب حضرت صلى الله عليه وسلم كي عصر مين 
كوئي نبي صاحب شرع جديد نهين هوسكتا اور نبوة آب كي تمام مكلفين كو 
شامل هي. اورجو نبي آب كي هم عصره هو كاوه متبع شريعت محمدية هو كايس 
تقدير بعثت محمدية عام هي الصفحة 3. ثم يقول في الصفحة 12 ما نصه. كيو 
نكه بعد آنحضرت كي مجرد كسي نبي كاهونا محال نهين بلكه صاحب شرع 

جديد هونا البته ممتنع هي. 
)3( يقول العلامة محمد قاسم في كتابه تحذير الناس ما نصه: أوّل معنى خاتم 
النبيين كي معلوم كرني جاهئين تاكه فهم جواب مين كجه دقت نه هو سو عوام 
كي خيال من تو رسول الله صلى الله عليه وسلم كا خاتم هونا باين معنى هي كه آب كزمانه أنبياء 
سابق كي زمانه كي بعد اور آب سب مين أخرى نبي هين. مكر أهل فهم بر روشن 
هو كا كه تقدم يا تأخر زماني مين بالذات كجه فضيلت نهين بهر مقام مدح مين 
ولكن رسول الله وخاتم النبيين فرمانا اس صورت مين كيو نكر صحيح هو سكتا 
هي. ثم يقول. اكر بالفرض بعد زمانه نبوي صلى الله عليه وسلم بهي كوني نبي بيدا هو كر بهر 

بهي خاتميت محمدي مين كجه فرق أنه آنيكا.
وأذكر هنا قولا في اللغة الفارسية لمولانا جلال الدين الرومي رحمه الله عليك يقول 

حضرته في الدفتر الخامس من كتابه الشهير )المثنوي( ما نصه..
مكر كن درراه نيكو خدمتي.... تانبوه يابي اندرامتي 

ثم يذكر معنى خاتم النبيين بقوله ما نصه.
ختمائي كانبياء بكذا شتند... آن بدين أحمدي برد اشتند



170

ففلبائي ناكشاده مانده بود...... ازكف أنا فتحنابر كشود 
بهر أين خاتم شداست اوكه بجود.... مثل اونبي بودنه خو اهندبود 
جونكه اوضعت بواستاد دوست... ني تو كوئي ختم ضعت برتواوست

وأما قول الملا علي القاري في موضوعات كبيرة عن معنى خاتم النبيين أنه لا يأتي 
بعده نبي ينسخ ملته ولم يكن من أمته وقول مؤلف مجمع البحار أن معنى لا 
نبي بعدي أي لا نبي ينسخ شرعه، وأقوال الشيخ محي الدين ابن عربي وغيرهم 

فمذكورة في نداء عام.
اعترف  قد  المؤلف  أن  القول  قولي "ومجمل  الصفحة 17 ردا على  في  قال  ثم 
بعد  مشرع  غير  نبي  مجيء  إمكان  على  المذكورة  الآيات  من  استدلالنا  بصحة 
محمد صلى الله عليه وسلم " الجواب قال صلى الله عليه وسلم آيةَُ الْمُنَافِقِ ثَلَثٌ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ 

وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ( )صحيح البخاري, كتاب الإيمان(.
أقول: نعم لا شك في كونك منافقا لأنك قلت في حجة الإسلام عن العلماء شاه 
ولي الله محمد قاسم والعلامة عبد الحي، نحن لا نعرفهم، ثم رجعت واعترفت في 
فصل الخصام بأنك تعرفهم، وكذلك كذبت حين قلت أنني كتبت أن الصديقين 
والشهداء والصالحين ليسوا من المنعم عليهم -وإذا خاصم فجر- واتصافك بهذه 
الصفة أيضا ظاهر لكل من يقرأ كتابك فصل الخصام -وإذا ائتمن خان- كما يرى 
في كثير من المواضيع يخون في نقل العبارة ويحرفها، كما قال في الصفحة 14 
من حجة الإسلام "يفهم من قوله الخاتم هو كل شيء ما زينت به" مع أنني لم 
أقل به ولا هو مفهوم عبارتي. وكذلك ترك هنا العبارة التي كانت توضح المقصود 
مشيرا إليها بعلامة .. الخ. لأنه لو كتبها لكانت تظهر حقيقة هذيانه وها أنا أذكر 
بقية العبارة وهي "باتباعه وكونه خادما لشريعته، إلا أنها في مزعمه منسوخة مناقضة 
لآية خاتم النبيين، وقد أثبتنا بطلان هذا الزعم وفسرنا خاتم النبيين بصورة لا تناقض 
معاني الآيات الأخرى، فثبت أن ما قلنا هو صحيح" وكما ذكرت أولا ويعلم كل 
من قرأ حجة الإسلام أن جوابه في مقابلة استدلالنا بالآيات لم يكن إلا واحدا وهو 

أنها آيات مكيات منسوخة بآية مدنية.



171

وإن كل عاقل يصل إلى نفس النتيجة التي وصلت إليها أنا -فهل بعد الحق إلا 
الضلال- وهلا تعترف بكونك منافقا يا حضرة العلامة؟.

وأما ما كتب في تفسير الآيات لتدعيم مزاعمه الباطلة في مقابلة تفسيرنا إياها، لا 
يترك عند العقلاء أدنى ريب في كونه قليل الفهم ومجادلا بالباطل وإن الآية: * اللَّهُ 
يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَئِكَةِ رُسُلً وَمِنَ النَّاسِ*  )الحج: 76(، تدل بدلالة واضحة على 
اصطفاء الله في المستقبل أيضا لأن يصطفي تتناول الحال والاستقبال -ولا توجد 
في الآية أية قرينة تخصها فقط بمعنى الحال بل إن هذه الألفاظ تخبر عن سنة 
الله تعالى المستمرة في اصطفائه للرسل من الملائكة والناس. وأما ما قال ردا على 
قولي )إن معنى الاستمرار، المضي على طريقة أو حالة واحدة( فهذا دليل على 

جهلك الفاضح ... ومثل هذا الكلام مضحكة بين الأولاد والصغار(. 
فيدل على كونه جاهلا كالأولاد الصغار الذين ما نالوا قسطا وافرا من العلوم، لذلك 
يحق له أن يضحك وإن هذا المعنى للاستمرار موجود في كتب اللغة. وقد ذكرت 
تفسيره أيضا كي لا يفهم أحد خلاف ما أراد السيد منير الحصني في نداء عام 
من لفظ الاستمرار، وهو أن الله كما كان يصطفي من الملائكة رسلا ومن الناس 
الحال  يتناول  المضارع  لأن  أيضا،  المستقبل  في  يصطفي  الضرورة كذلك  عند 
والاستقبال، وكذلك قوله في الآية: * يـلُْقِي الرُّوحَ مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ*  
)غافر: 16(، والآية:  * يـنُـزَّلُِ الْمَلَئِكَةَ باِلرُّوحِ*  )النحل: 3(، "إن قوله تعالى يلقي 
وينزل متعلقة بالمشيئة ... والمشيئة مجهولة وما تعلق بالمجهول فهو مجهول" 
فيدل على قلة تفكره في الآيتين لأن المشيئة متعلقة بانتخاب العباد للوحي، وأما 

تفسيرهما مفصلا فمذكور في نداء عام وتوضيح المرام.
وأما قوله أن الخطاب في الآية: * ياَ بنَِي آدَمَ إِمَّا يأَْتيِـنََّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ*  )الَأعراف: 
36(، كان في يوم الأزل، فجوابه موجود في كشف اللثام صفحة 6 ولم يقدر أبو 
ذر أن يورد عليه نقضا ما، وإنما ذكر هذه الأجوبة السخيفة لكي يقول للناس بأنه 
كتب الجواب وقد ذكرت من صحيح مسلم أن الخطاب الوارد في الآية التي قبل 
هذه الآية بلفظ يا بني آدم للذين نزل إليهم القرآن -ولا يوجد في هذه الآية ما يدل 



172

على أن هذا الخطاب كان في الأزل أبدًا.
لَ  حَيْثُ  مِنْ  سَنَسْتَدْرجُِهُمْ   *  31 الصفحة  في  ذكرها  التي  الآيات  جميع  وإن 
يـعَْلَمُونَ* ، وفي الصفحة 36 * وَمَا دُعَاءُ الْكَافِريِنَ إِلَّ فِي ضَلَلٍ* ، وغيرها من 
الآيات تنطبق على أمثال أبي ذر الذين كذبوا المسيح الموعود عليه السلام الذي 
أرسله الله في هذا الزمان، وأن الآيات المذكورة كلها وردت في حق خصوم الأنبياء 
أوَْليَِائهِِمْ  إِلَى  ليَُوحُونَ  الشَّيَاطِينَ  وَإِنَّ   * عنهم،  الله  أخبر  الذين  وهم  وجماعتهم 

ليُِجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْركُِونَ* .
واعلموا أن مقامنا مقام التصديق، نحن صدقنا وآمنا بكل من جاء من قبل الله 
تعالى ومن جملتهم المسيح الموعود الذي هو خادم لسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ، وأما 
أنتم فكفرتموه كما كفر اليهود المسيح عيسى عليه السلام. فلا شك أن مصداق 
هذه الآيات كلها أنتم لا نحن، وإن الله كما كان وعد عيسى عليه السلام بقوله 
* وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتّـَبـعَُوكَ فـوَْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يـوَْمِ الْقِيَامَةِ*  )آل عمران: 56(، 
ولا  الكلمات،  بتلك  أيضا  السلام  عليه  الموعود  المسيح  وعد  الله  إن  كذلك 
قبله، ولا يشك في  نبيا آخر  به  بما وعد  نبيا  يعد  قد  الله  غرابة في ذلك لأن 
صحة هذا الأمر إلا الجاهل الذي لم يدرس القرآن المجيد، وكل ما كتبت عن 
حصول الرقي للجماعة فهو مما كتب المسيح الموعود عليه السلام بوحي من 
آجلا،  أم  عاجلا  واقع  محالة  لا  وأنه  والأرض  السموات  غيب  يعلم  الذي  الله 

ولكل نبأ مستقر.
 ... إليهم  الميلان  أولاده عن  يمنع  أن  يجبر كل مسلم  الذي  فهذا  قولك  وأما 
أولادهم  وعلى  أنفسهم  على  يحرموا  أن  المسلمين كافة  يخوف  الذي  وهذا 
قديمة  عادة  فهي  والهدى،  للحق  مخالف  هو  مما  الأحمدية  مطالعة كتب  
يتخذها خصوم الصادقين، يقول الله تعالى: * وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَ تَسْمَعُوا لِهَذَا 
الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تـغَْلِبُونَ*  )فصلت: 27(، وكذلك قال: * وَانْطلََقَ الْمَلَُ 
بِهَذَا فِي  مَا سَمِعْنَا  يـرَُادُ *  لَشَيْءٌ  هَذَا  آلِهَتِكُمْ إِنَّ  وَاصْبِرُوا عَلَى  امْشُوا  أَنِ  مِنـهُْمْ 
الْمِلَّةِ الْخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّ اخْتِلَقٌ*  )ص: 7-8(، وكذلك الكفار كانوا يظهرون 



173

خوفهم على أولادهم من أبي بكر رضي الله عنه لما كان يقرأ القرآن بكل خشوع 
وأولاد الكفار يجتمعون حوله.

الحق  تعلو كلمة  أن  نريد  إنا  "اللهم  الدعائية  الصفحة 43 عن كلماتنا  في  قال 
فانصر بفضلك من ينصرون دينك الذي أرسلته بواسطة محمد صلى الله عليه وسلم ". أقول: إن 
الله يعلم ما في قلوبنا وقلوبكم وهو علام الغيوب ونحن نشهده على أن ديننا هو 
الإسلام، وأن جميع مساعينا وجهودنا ترجع إلى إعلاء كلمة لا إله إلا الله محمد 
أنفسنا وأموالنا في سبيل نشر دين محمد صلى الله عليه وسلم ، ولكن  الله، وإننا نفدي  رسول 
أمثال أبي ذر لم يخلقوا إلا لأجل أن يسيئوا الظن في الناس ويكفروهم ويفسقوهم 
ويخرجوهم من الإسلام، وليعلم الجميع أن المسيح الموعود عليه السلام لو كان 
كاذبا مفتريا على الله لما نصره ولما أيده في مقابلة جميع خصومه الذين قاموا 
الله لا  والبراهين، لأن  بالحجج  المشائخ والمجوس والنصارى وغيرهم  ضده من 
ينصر الفجار في مقابلة الأبرار، يقول الله تعالى: * إِنَّا لنَـنَْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا 
نـيَْا وَيـوَْمَ يـقَُومُ الَْشْهَادُ*  )غافر: 52(. وقد كان حضرته وحيدا فريدا  فِي الْحَيَاةِ الدُّ
ولكن الله وضع له القبول في الأرض وقبل دعوته مئات الألوف من الصادقين في 
أقطار الأرض وإن في هذا دليلً واضحًا على صدقه لمن كان فيه قلب أو ألقى 
عليه  الموعود  المسيح  مؤلفات  أكتب عقائدنا من  إني  السمع وهو شهيد. وها 
السلام للصالحين السليمي القلوب ليعرفوا افتراء الدجالين الذين ينسبوننا إلى غير 
دين محمد صلى الله عليه وسلم ، يقول عليه السلام: إنا نحن مسلمون نؤمن بالله الفرد الصمد 
الأحد قائلين لا إله إلا الله ونؤمن بكتاب الله القرآن ورسوله سيدنا محمد خاتم 
النبيين، ونؤمن بالملائكة ويوم البعث والجنة والنار، ونصلي ونصوم ولا نزيد في 
الله  الشريعة مثقال ذرة ولا ننقص منها مثقال ذرة، ونقبل كل ما جاء به رسول 
صلى الله عليه وسلم ، وإن فهمنا أو لم نفهم سره، ولم نعلم حقيقته، وإنا بفضل الله من المؤمنين 

الموحدين. )نور الحق الصفحة 5(.
نبيُّه  الفرقان. ونؤمن بأن سيدنا محمدًا  الله  وقال: "إنا مسلمون.. نؤمن بكتاب 
ورسوله، وأنه جاء بخير الأديان. ولن يقُبَل عمل ولا عبادة إلا بعد الإقرار برسالته، 



174

مبدِّلَ  لكتابه ووصيته، ولا  ناسخَ  بعده، ولا  دينه وملته. ولا شريعةَ  والثباتِ على 
من  خرج  فقد  القرآن،  من  ذرّة  مثقالَ  خرج  ومن  قَطْرَ كمُزْنتِه.  ولا  لكلمته، 
الإيمان. ولن يفلح أحد حتى يتّبع كلَّ ما ثبت من نبينا المصطفى، ومن ترَك 
والحج  والزكاة  والصوم  الصلاة  بأن  ونعتقد  فقد هوى.  من وصاياه  ذرة  مقدار 
من فرائض الله الجليل، فمن تركَها متعمدا غيرَ معتذر عند الله فقد ضل سواء 

الرحمن 67-66(. السبيل". )مواهب 

الاستخارة
ما   14 الملهمين صفحة  شهادة  في كتابه  السلام  عليه  الموعود  المسيح  يقول 
تعريبه حرفيا: وأكتب للذين يطلبون الحق ويخافون أخذ الرب المحاسب الديان 
أن لا يقتدوا بالمشايخ صما وعميانا، ولا يقلدوهم تقليدا أعمى، ويجب عليهم أن 
يحترزوا ويحذروا من علماء آخر الزمان كما حذر منهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يأخذهم 
الفزع والاستغراب من فتاويهم لأنها ليست بأمر جديد، وإن كنتم تشكون في صحة 
دعوتي فلرفع هذا الشك، أبين لكم طريقا سهلا يطمئن به إن شاء الله كل طالب 
صادق وهو هذا: - توبوا الى الله اولا توبة نصوحا ثم صلّوا ركعتين في وقت الليل 
واقرأوا في الركعة الأولى سورة يس وفي الثانية إحدى وعشرين مرة سورة الإخلاص، 
وبعد ذلك صلوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثمائة مرة ثم استغفروا الله كذلك ثلاثمائة 
مرة ثم ادعوا الله بهذه الكلمات: "أيها القادر الكريم أنت تعلم خبيئات القلوب، 
وتعلم المستبان والمضمر، وأنت علام الغيوب ولا يخفى عليك المقبول والمردود 
تخبرنا عن  أن  إلى حضرتك بكل خشوع وخضوع  فنتضرع  والصادق،  والمفتري 
حال هذا الرجل الذي ادعى بأنه المسيح الموعود والمهدي المنتظر، ومجدد هذا 
الزمان، هل هو صادق أم كاذب، مقبول أم مردود؟ فاكشف علينا بفضلك الواسع 
هذا الأمر بواسطة رؤيا أو كشف أو إلهام لكي لا نضل بقبوله إن كان مردودا، ولا 
نهلك بإنكاره وتوهينه إن كان منك ومقبولا لديك، فاحفظنا من كل نوع من الفتن 

وأنت على كل شيء قدير، آمين".



175

ولا بد أن تستخيروا بهذه الاستخارة على الأقل أسبوعين متخلين عن النفس لأن 
المرجل ويستولي عليه  الرجل الذي يجيش صدره من الحنق ويغلي غيظا غليان 
سوء الظن، إذا أراد أن يستخبر عن الرجل الذي يظنه خبيثا غير صالح، يتمثل له 
الشيطان في الرؤيا، وطبقا للظلمة الطارئة على قلبه يوحي إليه زخرف القول غرورا 

أو خيالات فاسدة ظلمانية فتكون آخرته أسوأ من الحالة الأولى.
فيا أيها الطالب الصادق إن كنت تريد أن تستخير الله فنقِّ صدرك أولا من البغض 
والشحناء بالكلية وتخل عن نفسك بكل معنى الكلمة، ثم اطلب نور الهداية منه 
منعزلا عن البغض والمحبة، فلا بد أن ينزل حسب وعده نورا من حضرته خالصا 

من كل أثر من دخان الأوهام النفسانية.
وانهضوا  قوموا  العلماء،  أقوال  من  الفتنة  في  تقعوا  لا  والصدق  الحق  فيا طلاب 
واستعينوا بالله القوي القادر العليم الهادي بشيء من المجاهدة والسلام على من 

اتبع الهدى.

المبشر الاسلامي جلال الدين شمس أحمدي 
حيفا - 3 محرم 1350هـ   13 حزيران 1931م



دليل المسلمين
في الرد على

فتاوى المفتين
 بقلم المبشر الإسلامي

جلال الدين شمس أحمدي

 طبعته الجماعة الأحمدية في الديار العربية



177

بسم الله الرحمن الرحيم
بفضل الله ورحمته هو الناصر

رشيد  هاشم  محمد  الشيخ  بإمضاء  دمشق  في  والتعليم  التهذيب  جمعية  نشرت 
الخطيب كراسة تحت رقم )5( تحوي فتاوي المفتين من المذاهب الأربعة بكفر 
الأحمديين  أن  إلى  مستندين  وردّتهم،  الأحمديين  وبكفر  الحصني  منير  السيّد 
ينكرون كون محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وينكرون كون عيسى عليه السلام رفع حيًّا 

إلى السماء.
في  الرد  "خلاصة  رسالة  في  سنين  منذ خمس  هاشم  الشيخ  وكذلك كان كتب 
انتقاد مسيح الهند" في الصفحة 4 ما نصه: "يا أهل الشام إن الجماعة الأحمدية 

المذكورة هي من قوم مجوس في الهند".
ثم قال في الصفحة 31 مخاطبًا إياي ما نصه: "كل شخص منكم كافر، ملحد، 

مجوسي، مشرك، كذاب، مفتر، أفاك، أثيم".
فقبل أن أبين حقيقة فتاوي المفتين والمشايخ الآخرين الذين يشوهون وجه الإسلام 
الجماعة  عقائد  أذكر  سلطان،  من  بها  الله  أنزل  ما  التي  الباطلة  بفتاويهم  النيّر 
الأحمدية من مؤلفات مؤسسها أحمد المسيح الموعود عليه السلام يقول حضرته 
ما نصه: "إناّ نحن مسلمون، نؤمن بالله الفرد الصمد الأحد، قائلين لا إله إلا هو، 
ونؤمن بكتاب الله القرآن، ورسولهِ سيدنا محمد خاتم النبيين، ونؤمن بالملائكة 
ويوم البعث، والجنة والنار، ونصلي ونصوم، ونستقبل القبلة، ونحرّم ما حرّم الله 
ورسوله، ونُحِلُّ ما أحَلَّ الله ورسوله، ولا نزيد في الشريعة ولا ننقص منها مثقال 
ذرة، ونقبل كل ما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنْ فهِمْنا أو لم نفهَم سِرَّه ولم ندُرك 
الجزء  الحق  )نور  المسلمين".  الموحّدين  المؤمنين  الله من  بفضل  وإناّ  حقيقته، 

الأول صفحة 5(
ثم يقول ما نصّه: "يا قوم، إنّي لستُ كافراً كما يفشي ويفتري عليّ علماء السوء، 
وما افتريت شيئًا على ربّي، وما أقول لكم من عند نفسي، وقد خاب من افترى. 



178

وإني أعتقد من صميم قلبي أنّ للعالم صانعًا قديمًا واحدًا قادراً كريمًا مقتدراً على 
كل ما ظهر واختفى. وأعتقد أنّ لله ملائكةً مقربين، لكل واحد منهم مقام معلوم 
ونعتقد أن رسولنا خير الرسل، وأفضل المرسلين، وخاتم النبيين، وأفضل من كل من 
يأتي وخلا... ونعتقد أن كل آية من القرآن بحر موّاج، مملوّ من دقائق الهدى. 
وباطل ما يعارضه ويخالف بيانه من قصصٍ وعلوم الدنيا والعقبى. ونعتقد أن الجنّة 
حق، والنار حق، وحشر الأجساد حق، ومعجزات الأنبياء حق. ونعتقد أن النجاة 
في الإسلام واتباع نبينا سيّد الورى. وكل ما هو خلاف الإسلام فنحن بريئون منه، 
ونؤمن بكل ما جاء به رسولنا صلى الله عليه وسلم وإن لم نعلم حقيقته العُليا. ومن قال فينا خلاف 

ذلك فقد كذب علينا وافترى". )مرآة كمالات الإسلام(
وقال في كتابه مواهب الرحمن صفحة 66-67 ما نصه: "إنا مسلمون.. نؤمن 
بكتاب الله الفرقان. ونؤمن بأن سيدنا محمدًا نبيُّه ورسوله، وأنه جاء بخير الأديان. 
ولن يقُبَل عمل ولا عبادة إلا بعد الإقرار برسالته، والثباتِ على دينه وملته. وقد 
هلك من تركه وما تبِعه في جميع سننه، على قدر وُسْعِه وطاقته. ولا شريعةَ بعده، 
ولا ناسخَ لكتابه ووصيته، ولا مبدِّلَ لكلمته، ولا قَطْرَ كمُزْنتِه. ومن خرج مثقالَ ذرةّ 
من القرآن، فقد خرج من الإيمان. ولن يفلح أحد حتى يتّبع كلَّ ما ثبت من نبينا 
المصطفى، ومن ترَك مقدار ذرة من وصاياه فقد هوى. ونعتقد بأن الصلاة والصوم 
والزكاة والحج من فرائض الله الجليل، فمن تركَها متعمدا غيرَ معتذر عند الله فقد 

ضل سواء السبيل".
ثم قال تحت العنوان )التعليم للجماعة الأحمدية( ما نصه: "لا يدخل في جماعتنا 
إلا الذي دخل دين الإسلام واتبع كتاب الله وسنن سيدنا خير الأنام وآمن بالله 
ورسوله الكريم الرحيم. وبالحشر والنشر والجنة والجحيم. ويعد ويقر بأنه لن يبتغي 
دينا غير دين الإسلام. ويموت على هذا الدين.. دين الفطرة متمسكا بكتاب الله 
العلام. ويعمل بكل ما ثبت من السنة والقرآن وإجماع الصحابة الكرام. ومن ترك 

هذه الثلاثة فقد ترك نفسه في النار وكان مآله التباب والتبار".
فيا اخواننا الدمشقيين هذه معتقداتنا التي نعتقدها من صميم أفئدتنا والله على 



179

ما نقول شهيد وهو عليم بذات الصدور. والذي ينسب الينا خلاف ذلك فهو 
القيامة حين لا ينفعه مال ولا بنون ولا يكون له من  يفتري علينا وسيسئل يوم 

شفيع ولا نصير.
إذا ظن المشايخ المقلدون تقليدًا أعمى أن ما يرونه هو الصواب وكفّروا مخالفيهم 
لذلك، فنحن لسنا بمكلفين للنزول عند أحكامهم إذا كان رأينا مخالفا لهم ودللنا 
على ما نقول بالحجة التي لا تنقض من معقول ومنقول. ولعمر الحق أن هؤلاء 
الذين يسيئون إلى دينهم وأمتهم ليس مقصدهم من تنميق هذه الرسائل إلا التمويه 
على السذج وسوق الناس إلى الطريق المعوج وتلبيس الحق بالباطل ليدحضوا به 
الحق. وأنا لا أقول بأنهم من المبتدعين في تكفير المسيح الموعود فقد سبقهم 
إلى ذلك مشايخ اليهود. ويوجد نظيرهم في الغابرين الذين كفّروا الأنبياء والمرسلين. 

يقول الله تعالى في كتابه المبين: 
بَتْ قـبَـلَْهُمْ قـوَْمُ نوُحٍ وَالَْحْزاَبُ مِنْ بـعَْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أمَُّةٍ بِرَسُولِهِمْ ليَِأْخُذُوهُ  * كَذَّ

وَجَادَلُوا باِلْبَاطِلِ ليُِدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ فأََخَذْتـهُُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ*  )غافر: 6( 
هي  هذه  بل  جديد،  بأمر  ليست  لأنها  المشايخ  فتاوي  من  أحد  يستغربن  فلا 
عادتهم منذ قديم الزمان. ما جاء من نبي ولا رسول ولا مصلح من قبل الله إلا 
والمشايخ قاموا ضده وكفروه وكذبوه واستهزأوا به ظانين أنفسهم علماء، وهكذا يبدأ 
الصراع بين باطلهم والحق الذي يأتي به مدّعي الرسالة حتى يهلكوا كما قال الله 
تعالى: * فـلََمَّا جَاءَتـهُْمْ رُسُلُهُمْ باِلْبـيَِّنَاتِ فَرحُِوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا 

كَانوُا بِهِ يَسْتـهَْزئِوُنَ*  )غافر: 84(
وقد كُفّرت صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم واتهم أويس القرني رحمه الله بادعاء الألوهية، 
وأجلى أبو سليمان الداراني بفتوى علماء الظاهر، وأفتوا بحق ذي النون المصري 
بأنه كافر وزنديق، وكفروا الحسين بن حلاج )المنصور( وأفتوا بقتله، وكفّروا الجنيد 
وقد  الإلحاد.  إلى  الشهرستاني  الكريم  عبد  العلّامة  ونسبوا  الله،  البغدادي رحمه 
استعملوا ألفاظا مهينة جدًّا في شأن السيد عبد القادر الجيلاني رحمه الله. وقد 
ربُط أبو بكر الشبلي رحمه الله في السلاسل، وكذلك كفّروا الشيخ محي الدين 



180

اليهود والنصارى. وقالوا من  أن كفره أشد من كفر  قال بعضهم  ابن عربي حتى 
شك في كفر طائفة ابن العربي فهو كافر. وقد كتب رحمه الله بنفسه: "لقد وقع 
لنا وللعارفين أمور ومحن بواسطة إظهارنا المعارف والأسرار وشهدوا فينا بالزندقة 
وآذونا أشد الاذى" )اليواقيت والجواهر( وكذلك نسبوا الأئمة الأربعة إلى الابتداع 
والإلحاد وعذبوهم تعذيبًا شديدًا وجلدوا وحبسوا بعضهم واضطر الإمام البخاري 
الشهير في  المحدث  النسائي  الإمام  استشهد  لترك وطنه. وقد  أمثال هؤلاء  من 
الجامع. وكذلك حصل مع عيسى عليه السلام وجماعته حين أفتى مشايخ اليهود 
قتل  جواز  على  وشيوخهم  اليهود  الكهنة  رؤساء  أجمع  وقد  وقتلهم،  بارتدادهم 
المسيح عليه السلام، واتخذوا جميع الوسائل والطرق لمنع الناس من قبول دعوته 
حتى اضطر المسيح عليه السلام لأن يقول الكلمات الآتية في حق مشايخ زمانه: 
امَ  "وَيْلٌ لَكُمْ أيَّـُهَا الْكَتـبََةُ وَالْفَريِّسِيُّونَ الْمُراَؤُونَ! لأنََّكُمْ تـغُْلِقُونَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ قُدَّ

اخِلِينَ يَدْخُلُونَ". النَّاسِ، فَلَا تَدْخُلُونَ أنَـتُْمْ وَلَا تَدَعُونَ الدَّ
ولكن مشايخ زماننا زادوا على مشايخ اليهود بأن أخرجوا حتى المسلمين من دينهم 

لسقم فهمهم بالدين وعدم أخذهم بالمعقول.
والزندقة  بالإلحاد  إيانا  ورميهم  التكفير  بفتاوى  أقلامهم  اليوم  شغلوا  إذا  فهم 
السلف  ذكر  وقد  بغريب،  أمرهم  فليس  والتدجيل  والتلبيس  والضلال  والزيغ 
الصالح بأن المهدي عليه السلام يحي السنة ويميت البدعات، ويقول علماء 
يخرب  الرجل  هذا  إن  وآبائهم  مشايخهم  بأقوال  المقتدون  المقلدون  زمانه 
يفتون بكفره وضلاله.  الملّة ويقومون لمخالفته وحسب عادتهم  الدين ويفسد 

الكرامة( )حجج 
الفتوحات  في كتابه  الله  رحمه  العربي  ابن  الدين  محي  الأكبر  الشيخ  ويقول 
عدو  له  فليس  المهدي  الإمام  هذا  خرج  "إذا  نصه:  ما  الثالث  الجزء  المكية 

الخاصة". الفقهاء  إلا  مبين 
عيسى  يظهر  لما  إنه  مكتوباته  في  الثاني  الألف  مجدد  الرباني  الإمام  وقال 
عليه السلام )أي المسيح الموعود( ويبين معارف القرآن المجيد وأسراره، فإن 



181

ويعدونها  ينكرونها  ودقتها  لغموضها  الأسرار  تلك  فهم  لعدم  الظاهر  علماء 
والسنة. للكتاب  مخالفة 

لذلك كان ضروريا أن يكفّر مشايخ هذا الزمان المسيح الموعود والمهدي المنتظر 
لتتم  بردتهم  وحكموا  وجماعته  السلام  عليه  عيسى  اليهود  المشايخ  كما كفَّر 

المشابهة بينهم وبين هؤلاء.
وإذا كان الخطيب وأمثاله لا يبالون بالكذب والافتراء علينا ولا يخجلون من السعي 
جهد طاقتهم لمنع الناس عن قبول الحق فلا غرابة في ذلك، وقد أخبر رسول الله 
صلى الله عليه وسلم عن علماء هذا الزمان بقوله: )وعلماؤهم شر من تحت أديم السماء من عندهم 

تخرج الفتنة وفيهم تعود(.
فقهاؤه كذابون خطباؤه  قليل  أمُراؤه  زمان كثير  الناس  على  )ليأتين  قال:  وكذلك 

مراؤون قراؤه يفقهون في غير الدين، يأكلون الدنيا كما تأكل النار الحطب(.
ونعم ما قال الشاعر الشهير بتبديل يسير: 

وما أدب الأقوام في كل بلدة     إلى المين إلا معشر الخطباء
ثم قال محمد رشيد هاشم الخطيب في رقم 3 صفحة 16 عن السيد منير الحصني 
"خدعته دنانير الأحمدية فباع دينه وقلمه" وإن كل امرىء يقيس على نفسه. وبما 
أن دين المؤلف وأمثاله ليس إلا اكتساب الدراهم والدنانير وابتغاء الوجاهة عند 

أبناء الدنيا لذلك هم يظنون كل الناس مثلهم. 
الكاذبين  الله على  لعنة  ألا  القول:  في  ليشتركا معي  وأباه  المؤلف  ادعو  أنا  وها 
الغيب  عالم  والإكرام  الجلال  ذا  يا  "اللهم  الآتية:  الألفاظ  ينشروا  وأن  المفترين 
والشهادة الذي لا يغرب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء. إن كنت تعلم 
أننا كاذبون في قولنا بأن منير الحصني خدعته دنانير الأحمدية فباع دينه وقلمه وأنه 
لم يقبل الأحمدية عن إخلاص فأنزل علينا رجزا من السماء واجعلنا مورد غضبك 
ومصداق الوعيد المذكور في الآية فنجعل لعنة الله على الكاذبين وأنت على كل 

شيء قدير وبالاجابة جدير. آمين".
ألا اعلموا أيها القراء أن السيد منير الحصني بريء من مثل هذه التهم التي يوجهها 



182

إليه خصومنا لإضلال الناس. وهو حسب أصول الجماعة يتبرع حسب قدرته.
وكذلك كذب أبوه الشيخ الهاشم في رسالته صفحة 34 إذ قال ما نصه: 

"وقد نشرتم في بلادنا منذ سنتين رسائل كثيرة في الطعن بقرآننا وديننا فضحك 
فليأت  وإلا  إلينا ظلما وزوراً  نسبها  التي  مفترياته  فقوله هذا من جملة  العقلاء". 
يمنع  المجيد ولكنه  بالقرآن  فيها طعن  بنشرة واحدة من نشراتنا يوجد  الخطيب 

الناس عن الكذب ويكذب بكل جرأة وجسارة فهو ينهى عن الشر ويقترفه.
لا تنه عن خُلق وتأتي مثله     عار عليك إذا فعلت عظيم

ولكن صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال: 
)كذابــون خطبـــاؤه(

السلام  عليه  الموعود  المسيح  بأن   )3( رقم  رسالته  في  الخطيب  ذكر  ما  وأما 
مدح الحكومة الإنكليزية وقال أنها محسنة إلى المسلمين وحرم قتالهم فاعتراضه 
هذا ناشىء عن جهله بأحوال الهند وخاصة قبل فتح الإنكليز لها وجهله بآداب 
إقامة  في  أحرار  غير  معذبين مضطهدين  المسلمون  فلقد كان  وتعليمه،  الإسلام 
شعائرهم الدينية وكان السيخ حكام البلاد في بنجاب قبل الإنكليز يقتلون ويسلبون 
كل من يجهر بقراءة القرآن المجيد، أو يؤذن في المسجد، أو يبشر أحدًا لإدخاله 
في الإسلام أو يذبح بقرة، وإذا أرادوا تخفيف الجزاء يقطعون يديه أو يزجونه في 
السجن حيث ينتظره الموت عن مخمصة أو ظمأ، وقد اتخذوا مساجد المسلمين 
معابد لأوثانهم، وقتُل من المسلمين ألوف كثيرة فقط لهذا الأمر، ونالهم من أذى 
له  وينصدع  الأفئدة  له  تتفطر  ما  وأعراضهم  وأنفسهم  ودنياهم  دينهم  في  السيخ 
الجماد، فكان دخول الإنكليز إلى الهند رحمة للمسلمين لأنهم أعطوهم الحرية 
التامة في أمور دينهم فأنشأوا المدارس وفتحوا المحاكم ونالوا حرية التبشير وأصبح 
المسلم الذي لم يكن باستطاعتة الجهر بالشهادة قادرا على دعوة الغير إلى دينه، 
حتى صار يدعو الإنكليز أنفسهم لقبول الإسلام وأن الزمن الذي مدح فيه المسيح 
الإنكليز كان جميع المسلمين في الهند يمدحونهم1 )1( وكان مدحه إياهم عن 
العدالة  الثاني "ولم تقم الحكومة الإنكليزية جهدها بمساواة  المجلد  المنار  1- )كتب الشيح رشيد رضا في مجلة 
والحرية والأمن فوق شعوب الهند" وأما الآن فقد عرف المسلمون حق المعرفة أن الهندوكيين أعداءهم الألداء، وأنه لا 



183

حق وصدق لا تملق وتزلف ورياء، لأنهم أحسنوا والحق يجب أن يقال للمسلمين، 
ولكن الكاتب ربما لا يكتفي بهذا الاحسان بل كان ينتظر من الإنكليز أن يعطوا 

الهند إلى المسلمين ويأتمروا بأمرهم وبذلك يستحقون المدح عنده!!
وهل من الإسلام في شيء أن لا يمدح الإنسان من أحسن إليه أولم يقل رسول 
المسيح  المراد من قول  الله )وهذا هو  لم يشكر  الناس  لم يشكر  الله صلى الله عليه وسلم من 
الموعود أن التفريط في جنبها هو التفريط في جنب الله( وأما النهي من القتال 
فإن الأنبياء لا تأتي لسفك الدماء وترميل النساء وتيتيم الاطفال بل تأتي لإحياء 
من  واحد  بمثال  ولو  لنا  يأتي  أن  الكاتب  وعلى  الحياة......  ووهب  الأرواح 
في  التبشير  حرية  أعطت  حكومة  في  أتوا  الذين  الأنبياء  من  تقدم  من  جميع 
الدين، أن واحدًا منهم قاوم تلك الحكومة أو ناوأها وعليه أن يأتي لنا بالأدلة 

على عدم جواز إطاعة الحكومة النصرانية ومدحها والاستظلال برايتها.
يصنع  ما  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  رأى  )لما  يأتي:  ما  الإسلامية  الأمم  تاريخ  في  ورد 
باصحابه وهو غير قادر على حمايتهم مما يسامونه من سوء العذاب قال لهم 
لو خرجتم إلى الحبشة فإن بها ملكا لا يظلم أحد عنده حتى يجعل الله لكم 

فرجًا مما انتم فيه(.
وقال جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه أمام النجاشي: "ان قومنا بغوا علينا 
فتنتنا عن ديننا فخرجنا إلى ديارك واخترناك على من سواك ورغبنا في  وأرادوا 

جوارك ورجونا أن لا نظُلم عندك أيها الملك(.
من  ملك  وظهر  دار  بخير  المسلمون  "وأقام  يلي:  ما  الكامل  تاريخ  في  وورد 
النجاشي  المسلمين وسار  على  ذلك  فعظم  ملكه  في  النجاشي  فنازع  الحبشة 
له  يدعون  وهم  بخبره  ليأتيهم  العوام  بن  الزبير  المسلمون  وأرسل  ليقاتله  إليه 

النجاشي". فظفر  فاقتتلوا 
فالصحابة رضوان الله عليهم ما استظلوا براية نصرانية ومدحوا ملكًا مسيحيًّا فحسب 
بل دعوا له بالنصر أيضا، والرسول عليه الصلاة والسلام هو الذي اختار لهم الإقامة 
يمكن أن ينالوا حقوقهم إلا بواسطة الحكومة لا بمناوئتها وأن مطالب الأحمديين من الحكومة في الوقت الحاضر هي 

مطالب المسلمين بعينها(.



184

عنده... ومن أراد أكثر بياناً فليقرأ ميزان الأقوال صفحة 42- 43 وكتاب التعليم 
الموعود  المسيح  الصفحة 15 عن  الخطيب في  حاشية الصحيفة 95" ثم قال 
عليه السلام ما نصه: "وكان فقير الحال وأراد أن يطلب مأمورية أعلى من هذه 
فلم تساعده الأقدار فخرج من الوظيفة التي هي جباية أموال المكس وذهب إلى 
الذي كان لا  المولوي محمد حسين  عند  في مسجد جينانوالي  الأمور وجلس 
يمسك بمذهب أحد من الأئمة المجتهدين... وسلك على هذا المنوال قبل تنبؤه 
ثم ادعى النبوة فطردوه فذهب إلى قرية قاديان فاتبّعه بعض الجهلاء من عباد الدينار 

أو الدرهم أعاذنا الله".2 
في شأن  يطعنون  الذين  أولئك  الأقوال  وتلفيق  الافتراء  في  الخطيب  ولقد سبق 
الخطيب  أن  عاقل  لكل  ويظهر  ملفقة.  بأقوال كاذبة  والمرسلين  الأنبياء  سيد 
المسيح  عن  أولا  قال  المس حيث  من  الشيطان  يتخبطه  الذي  يهذي كالرجل 
الموعود عليه السلام أنه كان فقير الحال ثم قال فاتبعه بعض الجهلاء من عبّاد 

الدينار والدرهم.
الدينار  عبّاد  الفقير  يتبع  أن  يمكن  المتضادين كيف  القولين  هذين  إلى  فانظروا 
ثروة كبيرة.  ذات  مملكة  ذا  أنه كان  فقال  الخصام  فصل  مؤلف  وأما  والدرهم؟ 
وكذلك حال خصوم الأنبياء في كل زمان كما قال الله تعالى: * كَذَلِكَ مَا أتََى 
الَّذِينَ مِنْ قـبَْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّ قاَلُوا سَاحِرٌ أوَْ مَجْنُونٌ* ، ومعلوم أن الرجل الذي 
يكون ساحراً لا يمكن أن يكون مجنونا في آن واحد. ولم يشتغل حضرته في جباية 
أموال المكس، ولو فرضنا أيضا فلا يوجد فيه أي حرج لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: 

)نـعََمْ كُنْتُ أرَْعَاهَا عَلَى قـرَاَريِطَ لَِهْلِ مَكَّةَ( )صحيح البخاري, كتاب الإجارة(.
فإذا كان فقر رسول الله صلى الله عليه وسلم ورعيه الغنم لمشركي مكة على قراريط لا يوجب الطعن 
في نبوته، فكيف يطعن الخطيب في صدق المسيح الموعود عليه السلام وكذلك 
يوسف عليه السلام كان موظفًا كخازن عند فرعون ملك مصر. وإن نجاح المسيح 

2- )تنشر مجلة الفتح في بعض الاحيان مقالات ضد الأحمدية وإذا أرسل إليها الرد لا ترد، لذلك لا يظن القراء الكرام 
أن اعتراضاتها صحيحة وناسين حقيقتها لما ينشرونها بصورة كتاب كما بينا في ميزان الأقوال حقيقة الاعتراضات 

التي كانوا ذكروها في أصح الأقوال وكانوا بعد ردنا عليهم كأنهم أموات لا حراك بهم(.



185

وعلماء  المشايخ  قيام  مع  الخطيب  وصفها  التي  بالحال  السلام  عليه  الموعود 
النصارى والمجوس ضده، ثم قبول مئات الألوف من الأشخاص دعوته دليل ساطع 

على صدقه وكونه مؤيدًا من قبل الله تعالى.
ثم رمانا الشيخ هاشم وولده العزيز بالمجوسية والبروتستانتية كما قال في رسالته 
الصفحة 4 "وأما المسلمون في الهند... فيعتبرون الجماعة المذكورة هي جماعة 

مجوسية لم تدخل في دين الإسلام(.
أقول: لا يوصم الجماعة الأحمدية بهذه الوصمة السوداء سوى أبناء الظلمة الذين 
مطالع  ويعلم كل  للنور كالوطاويط.  المعادين  حجراتهم  زوايا  في  قابعين  يظلون 
للجرائد الهندية أن الجماعة الأحمدية هي الجماعة الوحيدة التي تقاوم المجوس 

في الهند وتدحض حجتهم.
في  بعلو كعبها  والأحباب  الأعداء  من  الألباب  أولي  جميع  اعترف  ولقد 
وخاصة  الدين.  حب  في  وتفانيها  حجتهم  دحض  وفي  المجوسية  مقاومة 
إلى  )راجبوتانه(  مقاطعة  مسلمي  من  ألوف  ارتد  عنما   1923 سنة  في 
الفرق  تخص  التي  الحرة  الهندية  الجرائد  جميع  لهجت  وقد  المجوسية. 
في  الناجحة  لأعمالهم  الأحمديين  على  بالثناء  الأحمدية  غير  الإسلامية 
للمسلمين  حصلت  التي  المجوسية  الفتنة  وقمع  الاسلامي  التبشير  سبيل 

الخطيب. أمثال  المشايخ  لحضرات  التابعين 
كتب مدير جريدة المشرق في عددها الصادر في 15 آذار سنة 1923 ما تعريبه:

"إن الجماعة الأحمدية ضربت ضربة لازب على مبادئ الفئة الآرية المجوسية وأن 
الإيثار والاهتمام اللذين أبدتهما هذه الجماعة في سبيل إعلاء كلمة الإسلام ليس 

لهما مثيل قطعًا في الفرق الإسلامية الأخرى في هذا الزمان".
في  أخرى  مرة  عليها  والثناء  مدحها  في  فأطنب  المذكور  المدير  عاد  وقد 
عددها  في  الفقار  ذو  جريدة  مدير  وكذلك  آذار   29 في  الصادر  العدد 
في  الصادر  عددها  في  همدم  وجريدة   .1924 سنة  يناير   16 في  الصادر 

الجرائد. آذار وغيرها من   16



186

وقال المحامي نذير أحمد الشهير من وجهاء مقاطعة )راجبوتانة( في خطاب ألقاه 
في جامع دهلي السلطاني الكبير ما تعريبه: 

"لقد أبرز حضرة أحمد القادياني من علم الكلام الإسلامي في إبطال مزاعم الآرية 
تستأصل  أن  والسهل  الهين  لكان من  استعماله  استعملناه حق  لو  ما  المجوسية 
شأفة هذه الفئة المضلة من فورها. ولكن يا للعجب ويا للاسف أن بعض مشايخنا 
المشهور أن هؤلاء  المسلمين يخالفون حضرته وجماعته من غير شيء، والواقع 
الأحمديين دائما مشمرون عن سواعدهم ضد أعداء الإسلام، وإنهم لعمري أولئك 
الذين وحدهم يستطعيون النجاح والفوز في هذا الميدان. أنا لست أحمديا ولا أحد 
من أقربائي أحمدي ولا أنا من أهالي هذه المقاطعة حيث يوجد الأحمديون بكثرة. 
واجتهادهم  وجدِّهم  وإخلاصهم  وحميتهم  عملهم  طريقة  منهم  رأيت  لما  لكنني 
وصبرهم على المكاره والصعوبات وانهماكهم في سعيهم الغريب رأيتني مضطراً لأن 
أقول لجميع الفرق الإسلامية أن يتركوا مخالفتهم، فانما هؤلاء وحدهم على أخلاق 
سامية حيث تمكنوا من رد الملكانة )لقب لمسلمي راجبوتانه( إلى الإسلام. وكانوا 
سدًا منيعًا بينهم وبين فتن الآرية المجوسية. تعلمون كم أرسلنا إلى ميدان الارتداد 
من المبلغين على عظمة عدونا؟ أرسلنا 55 مبلغا وتدرون ماذا فعل هؤلاء في ذلك 
ديارهم،  إلى  أكثرهم  ورجع  العرس  وخبز  شعبان  ليلة 15  اكلوا حلاوة  الميدان؟ 
والقليل الذي بقي هناك يشكو الآن عطش رمضان وهو الآن على أهبة الرحيل إلى 
وطنه، فماذا تأملون من مشايخهم هؤلاء؟ لذلك فهلموا على الأقل لأن نزيل العوائق 
والموانع من طريق الجماعة التي هي ساعية في سبيل اعلاء كلمة الإسلام بكل 

نجاح على مرآكم ومسمعكم. )الفضل العدد ٧9 من الجزء العاشر(
ونشرت جريدة )زميندار اليومية التي تصدر في لاهور( في العدد الصادر في 29 
يونيو سنة 1924 بقلم الشيخ غلام حسن مدير المدرسة العالية في بلدة جهلم 

تحت عنوان "مشاهداتي في ميدان الارتداد" ما تعريبه:
"أظهرت الجماعة الأحمدية بقاديان أعلى نموذج من الإيثار والتضحية اليوم، ولقد 
رأيت بعيني مائة مبشر مستحكمين استحكامًا منظمًا في القرى والمدن المختلفة 



187

إنهم  هناك،  المرسَل  المجاهد  الوفد  أمير  إمرة  عاملين تحت  الارتداد  ميدان  في 
لعمري قاموا بعمل مدهش بغير عوض لمعيشتهم ونفقات سفرهم، لست أحمديا 
غير أنني لا يسعني إلا الاعتراف بالجميل والثناء الحميد على ما أبدوه من أحسن 
المساعي. لا ريب أن الإيثار العظيم الذي أظهرته الجماعة الأحمدية ليس له مثال 
قطعا إلا في السابقين. كل مبلّغ من مبلّغيهم سواء كان غنيًّا أو فقيرا يمشي قدما في 
ميدان التبليغ بإشارة إمامه، لا تهمه نفقة السفر والطعام ولا حرارة القيظ ولفحات 

السموم ولاصطباره البرد". 
المجوس  تقريبا وناظرت علماء  الميدان سنتين  بنفسي في هذا  أنا  وقد اشتغلت 
بلدة دهلي  لما استفحل الأمر اجتمعت في  مناظرات عديدة وفي سنة 1924 
لجنة مؤلفة من كبار المسلمين والمجوس وكان من عدد أعضائها ثلاثة أعضاء من 
جماعتنا وكنت بنفسي أحدهم. وكان من جملة أعضائها أيضا حكيم أجمل خان 
ومولاي محمد علي وأبو الكلام وغيرهم ومن قبل المجوس مؤسس حركة الارتداد 
شرد هانند ومدن موهن مالوي وغيرهما. وقد اتفق الفريقان على أن يقيم كل من 

الفريقين مبشريهم من المقاطعة المذكورة.
ولكننا نحن فقط الذين نمثل الأحمدية أبينا وقلنا لا يمكن لنا أن نقبل هذا الرأي 
إلا أن نرد أولا كل الذين تمجسوا إلى حظيرة الإسلام. فقال مندوبو الفرق الأخرى 
من المسلمين لشردهانند نحن نتفق معكم. فأجاب وقال: أنا لا يهمني مبشروكم 
إنما يهمني المبشرون الأحمديون وإذا واحد منهم في المقاطعة فلا اقيم رجالي من 
هناك، فقامت اللجنة من دون اتفاق. وبقيت جماعتنا تشتغل بكل جد ونشاط في 
تلك المقاطعة وكانت عاقبة ذلك ما نشره مدير جريدة أهل السنّة والجماعة التي 
تصدر في بلدة أمرتسر في عددها الصادر في يونيو سنة 1925 ما تعريبه حرفيا: 
"لما ابتدأت فتنة الارتداد في المقاطعة )راجبوتانه( كم من الارساليات وصلت هناك 
من قبل الفرق الإسلامية ولكن لم يمض إلا أيام قلائل إلا ورأيناها ولت الأدبار. 
ولكن الجماعة الأحمدية لم تبرح مقامها في ميدان الارتداد وظلت مشتغلة بكل 
نشاط حتى اليوم. جاءتنا رسالة من محمد إسماعيل من أهالي ساغنيجه )آغره( 



188

يخبرنا فيها أن فتنة الارتداد قد اضمحلت كثيرا وأن الجماعة الأحمدية آخذة في 
الغلبة والانتشار في جميع هذه الجهات. جميع الارساليات اضمحلت ولم يبق 
لها من مدرسة اسلامية إلا الجماعة الأحمدية فانها استولت على جميع القرى 
في ميدان الارتداد واستولت على المدينة سورج بور والمدينة صالح نجر. والمدينة 

ساندهن. مراكز الارتداد الكبرى.
الأحمدية من  الإسلامية  للجماعة  ما  الشهادات  من  مر  مما  عاقل  لكل  ويظهر 
المقام في العالم الهندي الإسلامي فهل يستطيع الشيخ هاشم أن يتقي الله ويفتح 
عينيه فيبصر النور أم يظل قاعدًا مع الخوالف ولا يسير في الأرض برجله ولا بعقله 
القراء  فأرجو  البروتستانت  عقيدة  إلى  إيانا  نسبه  وأما  عن كثب.  الحقائق  لينظر 
الكرام أن يقرأوا في جوابه ما كتبت في ميزان الأقوال صفحة 20- 21 وقد ذكرت 
أن يحكموا  القراء  أطلب من  ثم  النصارى  المشايخ وعقيدة  فيه عقيدتنا وعقيدة 
بأنفسهم هل عقيدة المشايخ تشابه عقيدة النصارى أم عقيدتنا؟ وكذلك راجعوا 
شهادات القسيسين أنفسهم عن الجماعة الأحمدية المذكورة في ابتداء نداء عام 

تأليف السيد منير الحصني.
وخلاصة القول الحق أن جماعتنا المباركة هي الجماعة التي تقاوم المجوس في 
الهند وهي القائمة دون جميع فرق المسلمين بالتبشير الإسلامي في أمريكا وافريقيا 
ويرى  الممالك.  من  وغيرها  وسومطرا  وجاوا  وموريس  وهولاندا  وأستراليا  وإنكلترا 
خصومنا بأعينهم أننا بفضل الله كل يوم نزداد ونعلو ونرقى إلى العلاء ويشاهدون 

صدق الآية: * أفََلَ يـرََوْنَ أنََّا نأَْتِي الَْرْضَ نـنَـقُْصُهَا مِنْ أَطْراَفِهَا أفَـهَُمُ الْغَالبُِونَ* . 
وأن المشايخ أنفسهم في دمشق لم يلجأوا إلى التهويل والتهديد إلا حينما رأوا 
وسيلة  يرون  لا  وغدوا  والزوال  بالانقراض  ويهددهم  يكتسحهم  الأحمدية  شبح 
استطاعوا،  إذا  استعملوها  إلا  الحق  والجبر لإخفات صوت  الإكراه  من وسائل 
ولهذا قال الشيخ محمد رشيد الخطيب في رقم 3 صفحة 2 ما نصه: "فاحذروا 
منير الحصني من أن تسلموا عليه أو تردوا عليه السلام أو يختلط بأطفالكم أو 

عوامكم إن أحببتم سلامة إسلامكم".3 
3- على أثر صدور نشرة الخطيب الحاوية كل ما طاب من الحقائق العالية والحكم الدقيقة والنصائح الغالية والمعارف 



189

ثم يقول في الصفحة 7: "ومن المعلوم أن المرتد عن دين الإسلام يتحتم أيضا قتله 
إذا أصرَّ على ردته فافهم إن كنت تعقل".

مضبطة  تقدمت  "وقد   :11 الصفحة   5 رقم  في  هاشم  محمد  الشيخ  يقول  ثم 
من قبل العلماء والأعيان والتجار إلى سماحة مفتي دمشق في طلب إبعاد منير 

الحصني من بلاد سورية".
فيا أيها القراء الكرام اقرأوا القرآن المجيد مرة أخرى وأجيلوا النظر في الأزمنة الغابرة 
فإنكم لا تجدون في الأنبياء الماضين وأتباعهم مثالا واحدًا بأن نبيًا وأتباعه منعوا 
الآخرين عن التبشير أو سعوا لإخراج مخالفيهم واغتيالهم لاختلاف ديني محض، 
أو ضغطوا عليهم لأن يبدلوا دينهم أو منعوا أحدا من أن يسمع أقوالهم أو يقرأ كتبهم 
أو يجتمع بهم، بل إنما كانت هذه عادة الكفار بأنهم عند عجزهم عن المقابلة 
السب والشتم والازدراء  بأنواع  المؤمنين ويؤذونهم  بالأدلة والبراهين كانوا يكفرون 
القيّمة، ازداد هياج المشايخ والغوغاء وهولوا الأمر وعظموه لدى الحكومة، فتدخلت حكومة الشيخ تاج الدين فازداد 
هياج المشايخ والغوغاء، وهوّلوا الأمر وعظموه لدى حكومة الشيخ تاج الدين في الأمر وأوعزت إلى السيد منير الحصني 
بعدم نشر النشرات، ولكن منعها إياه بهذه الصورة لا يحبذه أحد من العقلاء لأن ذلك معناه ليس سوى الحجر على 
الحرية الفكرية، وإخفات صوت الحق بالجبر والإكراه. وقد كان على رئيس الحكومة السورية أن يقول للمشايخ ردوا 
على نشرته بأمر معقول وادحضوا حججه وأقواله بالعلم والمنطق إن كنتم تريدون الإصلاح وإن كنتم للحق طالبين. وإذا 
كان للمشايخ أن ينشروا مبادئهم ويكتبوا ضد الأحمدية بكل حرية وبما ينافي القوانين من تهديد بالقتل وغير ذلك، فلِمَ 
لا يجوز للأحمديين أن يكتبوا ضمن دائرة القانون ويدافعوا عن مبادئهم بما هو معقول؟ أو ما كان واجبًا على الحكومة 
قبل أن تمنع السيد منير الحصني عن نشر النشرات أن تفكر في المسبب الحقيقي لهياج الناس وإثارة خواطرهم؟ والأمر 
الواقع أن نشرة منير الحصني لم تسبب هياجا مطلقًا وإنما نشرة الشيخ الخطيب هي التي جعلت من الحبة قبة، ومن 
الرحمة والايمان غضبًا وزيغًا، وعظّمت الخطيب وأظهرته للناس ما لم يكن ليحمل شيء لولا هؤلاء الشيوخ. وإذا كانت 
الحكومة خضعت لجانب المشايخ وسمعت لأقوالهم في مثل هذا الأمر، فإننا نعلم ويعلم المشايخ أنفسهم والناس 
أجمعون أن الشيوخ إذا أقاموا الضجة والنكير بكل ما عندهم من قوة لإغلاق المحال العمومية ودور الخان والدعارة 
والخمور، فهيهات أن تنزل الحكومة على إرادتهم وتغلقها لأجلهم، وكذلك إذا هم طالبوا الحكومة على أن تغلقها 
المبشرين المسيحيين من سورية كلها وإغلاق دورهم ومعاهدهم، فلا  بإبعاد  لأجلهم وكذلك إذا هم طالبوا الحكومة 
يمكن للحكومة أن تصغي إليهم، ولكن المشايخ لا يسمعون لكف الأذى عن الإسلام وشعائره وإنما جل همهم أن 
يبقوا في نظر العامة علماء محترمين حفظاً لمكانتهم ويسيئون إلى الإسلام بمحاربتهم أنصاره ومبشريه من حيث يشعرون 
ولا يشعرون. وبما أن العدل هو اساس الملك فإنه ليس من العدالة في شيء أن تنحاز الحكومة إلى جانب المشايخ 
لأهميتهم الخاضة عندها، وأن الحكومة تزول ولكن أحدوثتها الطيبة أو السيئة لا تزول. يقول الله تعالى:* وَتلِْكَ الْيََّامُ 
ندَُاوِلُهَا بـيَْنَ النَّاسِ*  )آل عمران: 141(. وقال: * وَلَ يَجْرمَِنَّكُمْ شَنَآنُ قـوَْمٍ عَلَى أَلَّ تـعَْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أقَـرَْبُ للِتّـَقْوَى*  
)المائدة: 9(. وقال تعالى:* وَلَ تـقَْعُدُوا بِكُلِّ صِراَطٍ توُعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِهِ وَتـبَـغُْونـهََا عِوَجًا وَاذكُْرُوا 

إِذْ كُنـتُْمْ قلَِيلً فَكَثّـَركَُمْ وَانْظرُُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ*  )الَأعراف: 87(.



190

كما يظهر لكل من قرأ الآيات التالية: 
)1( وقال شعيب عليه السلام لقومه: * وَلَ تـقَْعُدُوا بِكُلِّ صِراَطٍ توُعِدُونَ وَتَصُدُّونَ 
عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِهِ وَتـبَـغُْونـهََا عِوَجًا وَاذكُْرُوا إِذْ كُنـتُْمْ قلَِيلً فَكَثّـَركَُمْ وَانْظرُُوا كَيْفَ 

كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ*  )الَأعراف: 87(.
)2( * قاَلَ الْمَلَُ الَّذِينَ اسْتَكْبـرَُوا مِنْ قـوَْمِهِ لنَُخْرجَِنَّكَ ياَ شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ 
مِنْ قـرَْيتَِنَا أوَْ لتَـعَُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا قاَلَ أوََلَوْ كُنَّا كَارهِِينَ * قَدِ افـتْـرََيـنَْا عَلَى اللَّهِ كَذِباً إِنْ 

عُدْناَ فِي مِلَّتِكُمْ بـعَْدَ إِذْ نَجَّاناَ اللَّهُ مِنـهَْا*  )الَأعراف: 90-89(.
)3( * قاَلُوا ياَ شُعَيْبُ مَا نـفَْقَهُ كَثِيراً مِمَّا تـقَُولُ وَإِنَّا لنَـرَاَكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَ رَهْطُكَ 

لَرَجَمْنَاكَ وَمَا أنَْتَ عَلَيـنَْا بِعَزيِزٍ*  )هود: 92(.
)4( * وَقاَلَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أقَـتُْلْ مُوسَى وَلْيَدعُْ رَبَّهُ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يـبَُدِّلَ دِينَكُمْ أوَْ أَنْ 

يظُْهِرَ فِي الَْرْضِ الْفَسَادَ*  )غافر: 27(.
)5( * قاَلَ فِرْعَوْنُ آمَنـتُْمْ بِهِ قـبَْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا لَمَكْرٌ مَكَرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ 
وَأرَْجُلَكُمْ مِنْ خِلَفٍ ثمَُّ  أيَْدِيَكُمْ  تـعَْلَمُونَ * لَقَُطِّعَنَّ  فَسَوْفَ  أَهْلَهَا  مِنـهَْا  لتُِخْرجُِوا 
لَُصَلِّبـنََّكُمْ أَجْمَعِينَ * قاَلُوا إِنَّا إِلَى رَبنَِّا مُنـقَْلِبُونَ.... وَقاَلَ الْمَلَُ مِنْ قـوَْمِ فِرْعَوْنَ أتََذَرُ 
مُوسَى وَقـوَْمَهُ ليِـفُْسِدُوا فِي الَْرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قاَلَ سَنـقَُتِّلُ أبَـنَْاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي 

نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فـوَْقـهَُمْ قاَهِرُونَ*  )الَأعراف(
)6( وقال الكفار لنوح عليه السلام: * قاَلُوا أنَـؤُْمِنُ لَكَ وَاتّـَبـعََكَ الَْرْذَلُونَ ... قاَلُوا 

لئَِنْ لَمْ تـنَـتَْهِ ياَ نوُحُ لتََكُونَنَّ مِنَ الْمَرْجُومِينَ*  )الشعراء: 117-112( 
)7( * قاَلُوا لئَِنْ لَمْ تـنَـتَْهِ ياَ لُوطُ لتََكُونَنَّ مِنَ الْمُخْرَجِينَ*  وفي آية أخرى: * وَمَا كَانَ 

جَوَابَ قـوَْمِهِ إِلَّ أَنْ قاَلُوا أَخْرجُِوهُمْ مِنْ قـرَْيتَِكُمْ إِنّـَهُمْ أنُاَسٌ يـتََطَهَّرُونَ* .
)8( * وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لنَُخْرجَِنَّكُمْ مِنْ أرَْضِنَا أوَْ لتَـعَُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فأََوْحَى 
إِليَْهِمْ رَبّـُهُمْ لنَـهُْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ * وَلنَُسْكِنـنََّكُمُ الَْرْضَ مِنْ بـعَْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ 

مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ * وَاسْتـفَْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ*  )إِبراهيم: 16-14(.
)9( * وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَ تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تـغَْلِبُونَ*  )فصلت: 
يغلبون  أنهم  يظنون  مخالطتنا  من  الناس  بتحذيرهم  المشايخ  وهكذا   -  )27



191

الأحمديين ولكن خاب والله فألهم.
)10( * وَانْطلََقَ الْمَلَُ مِنـهُْمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَتِكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يـرُاَدُ * مَا 
سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَّةِ الْخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّ اخْتِلَقٌ*  )ص: 7-8(، أي لا تجالسوا 
المؤمنين، * وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا ليِـثُْبِتُوكَ أوَْ يـقَْتـلُُوكَ أوَْ يُخْرجُِوكَ وَيَمْكُرُونَ 
وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيـرُْ الْمَاكِريِنَ*  )الأنَْفال: 31(. * وكََأيَِّنْ مِنْ قـرَْيةٍَ هِيَ أَشَدُّ قـوَُّةً 

مِنْ قـرَْيتَِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ فَلَ ناَصِرَ لَهُمْ*  )محمد: 14(.
نـفَْسَهُ  يـعَْرِضُ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  الله قال: )كَانَ رَسُولُ   وفي الحديث عن جابر بن عبد 
عَلَى النَّاسِ فِي الْمَوْقِفِ فـقََالَ أَلَ رَجُلٌ يَحْمِلنُِي إِلَى قـوَْمِهِ فإَِنَّ قـرَُيْشًا قَدْ مَنـعَُونِي أَنْ 
أبُـلَِّغَ كَلَمَ رَبِّي( )سنن أبي داوود, كتاب السنة(. وهكذا هم المشايخ في دمشق 
سعوا بكل الطرق الممكنة لمنعي عن إظهار الحق، وهم الآن يسعون لنفس الشيء 
لأجل منير كما ظهر من مضبطتهم لإبعاده ومن فتاواهم بقتله. وكذلك ورد في 
الحديث أنه صلى الله عليه وسلم لما جاء للحج من المدينة إلى مكة قال: "نَحْنُ ناَزلُِونَ بِخَيْفِ 
بنَِي كِنَانةََ حَيْثُ تـقََاسَمَتْ قـرَُيْشٌ عَلَى الْكُفْرِ يـعَْنِي الْمُحَصَّبِ وَذَاكَ أَنَّ بنَِي كِنَانةََ 
حَالَفَتْ قـرَُيْشًا عَلَى بنَِي هَاشِمٍ أَنْ لَ يـنَُاكِحُوهُمْ وَلَ يـبَُايِعُوهُمْ وَلَ يـؤُْوُوهُمْ". )سنن 

أبي داوود, كتاب الفرائض( 
فاحكموا أيها القراء ألا تتشابه مساعي المشايخ وأعمالهم ضد الأحمديين مساعي 
الكفار وأعمالهم في مقابلة الأنبياء وجماعتهم - صدق الله العظيم إذ يقول: * 
تَشَابـهََتْ قـلُُوبـهُُمْ*  )البقرة: 119( - والآية: * مَا يـقَُالُ لَكَ إِلَّ مَا قَدْ قِيلَ للِرُّسُلِ 

مِنْ قـبَْلِكَ*  )فصلت: 44(.

خاتم النبيين ووفاة المسيح
إن المكفرين نسبوا إلينا عدم الاعتقاد بكون محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وكفرونا لذلك، 
لأننا على زعمهم خالفنا صريح القرآن مع أننا نعتقد أن إنكار حرف واحد من 
القرآن الكريم كفر وخروج عن الإسلام كما ذكرت في ابتداء هذه الرسالة. ولذلك 
فإننا نعتقد من صميم قلبنا أن محمدًا صلى الله عليه وسلم هو خاتم النبيين وسيد الخلق أجمعين 



192

ومن اطلع على ألفاظ المبايعة يعلم أن كل من يريد الدخول في الجماعة يؤخذ 
منه إقرار بأنه يعتقد أن محمدًا صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين. ولكننا نفسر كلمة خاتم النبيين 
كما يفسرها الخطيب نفسه في رسالة رقم )3( إذ يقول: "أي فلا نبي يأتي بشرع 
بقوله:  القاريء في كتابه موضوعات كبير  الإمام ملا علي  جديد". وكما فسرها 
"إذ المعنى أنه لا يأتي بعده نبي ينسخ ملته ولم يكن من أمته( كما فسرها الشيخ 
محي الدين ابن العربي في الفتوحات المكية والشاه ولي الله المحدث الدهلوي 
في كتابه التفهيمات الإلهية وغيرهم من العلماء الذين ذكرنا أقوالهم في نداء عام 
ومقدمة التعليم، ومن أراد أن يعرف حقيقة معنى خاتم النبيين كما فهم منها رسول 
الله صلى الله عليه وسلم وعائشة رضي الله عنها والأئمة الكبار، وكما يفهم منها من حيث اللغة 
بما لا يتعارض مع الآيات التي تدل على إمكان مجيء نبي غير مشرع بعد محمد 

صلى الله عليه وسلم فعليه أن يطالع الفصل الثالث من كتابي توضيح المرام.
فرقهم  بكافة  المسلمون  به  يعتقد  لما  فمخالف  التشريعية  غير  النبوة  ختم  وأما 
بالشريعة  النبوة لاصلاح الإسلام والعمل  السلام بحلية  المسيح عليه  من مجيء 
المحمدية الكاملة، ولا يغني أحدًا القول بأن نبوته سابقة لأن مجيئه بعد خاتم 
النبيين صلى الله عليه وسلم ليس معناه إلا بقاء نبوة الوحي وإن الإسلام حين يضعف في آخر الزمان 

لا يصلح إلا عن طريق النبوة الظلية.
فليس الفرق بيننا وبين خصومنا سوى أنهم يقولون بمجيء نبي اسرائيلي وأما نحن 
فنقول أن النبي الاسرائيلي الذي جاء لإصلاح بني إسرائيل فقط حسب قول الله 
تعالى: * وَرَسُولً إِلَى بنَِي إِسْراَئيِلَ* ، لا يـأتي مرة ثانية لإصلاح الأمة المحمدية 
ونسخ بعض أحكام القرآن مثل رفع الجزية التي يأمر القرآن بأخذها، لأن معنى هذا 
الاعتقاد أن الأمة المحمدية تحتاج إلى نبي لإصلاحها، ولكن بما أنها محرومة 
من نعمة الوحي والنبوة، فلذلك يرسل الله لإصلاحها نبيًّا من الأمة الإسرائيلية، وفي 
هذه العقيدة تناقض بيّن وتوهين ظاهر للنبي صلى الله عليه وسلم وأمته، ولذلك نحن نعتقد أنه عند 
الضرورة إلى نبي يرسل الله شخصًا من الأمة المحمدية يصل إلى مقام النبوة باتباع 
محمد صلى الله عليه وسلم ، لكي يظهر أن محمدًا صلى الله عليه وسلم هو سيد الأنبياء والأولين والآخرين من 



193

حيث إفاضته الروحية، فالنبوة التي نعتقد ببقائها في خير الأمم لا تقدح في شأن 
محمد صلى الله عليه وسلم بل تزيد في إظهار عظمته وفضله، لأن كمال النبي لا يتحقق إلا بكمال 
الأمة، وفضيلة الأستاذ لا تظهر إلا بفضل التلميذ، وبما أن محمدًا صلى الله عليه وسلم كان أفضل 
الأنبياء وأرفعهم في الفيض والدرجة، فلذلك جاز أن يحوز فرد من أفراد أمته على 

النبوة التي هي أعلى درجات الروحانية بإطاعته صلى الله عليه وسلم .
فالمشايخ كفرونا )أولا( لأننا لم نقلدهم في اعتقادهم بأن الأمة المحمدية محرومة 
من جميع النعم الروحانية التي أنعم الله بها على الأمم الخالية، بل قلنا أن الأمة 
المحمدية هي خير الأمم وأنه باتباع محمد صلى الله عليه وسلم يمكن للإنسان أن يحصل على 
الموعود هو فرد من  المسيح  اعتقدنا بأن  الروحانية ولأجل ذلك  المراتب  أقصى 
أفراد الأمة المحمدية لا من الأمة الاسرائيلية. )ثانيًا( لعدم اعتقادنا بأن عيسى عليه 
السلام حي بجسده العنصري في السماء مستغن عن الطعام وشرب الماء ويطير 
حول العرش مع الملائكة )كما في تفسير العلامة الشربيني( )ثم ينزل من السماء 
على أجنحة الملائكة إلى الأرض وهو متعمم بعمامة خضراء متقلد بسيف( )رسالة 
بإخوانه  توفي ولحق  أنه  الله وقول رسوله  قلنا حسب قول  بل  الخطيب رقم 3( 

النبيين الصالحين.
وقد أثبتنا ذلك من القرآن والحديث وإجماع الصحابة الكرام في خطبة أبي بكر 
الصديق رضي الله عنه مما لا يقبل الشك والشبهة في وفاته ووفاة جميع الأنبياء 

قبل نبينا محمد عليه وعليهم أفضل الصلاة والتسليم.
وقد قال بموته الإمام مالك رحمه الله كما هو مذكور في مجمع البحار وإكمال 
الإكمال شرح صحيح مسلم الجزء الأول، وهو أول الأئمة الأربعة ولم يرد على قوله 
هذا الأئمة الثلاثة بل أظهروا موافقتهم بسكوتهم، وإلا فهاتوا بأقوالهم بأنهم قالوا 
أن عيسى عليه السلام لم يمت بل رفع إلى السماء حيا بجسده العنصري! هاتوا 

برهانكم إن كنتم صادقين أيها المقلدون؟
وقد قال بوفاته من المتأخرين الشيخ محمد عبده ومن ذهب مذهبه، وأما مجيئه 
عليه السلام فلم يبق أمامنا سوى تأويل الأحاديث أو إنكارها لمخالفتها ظاهريا 



194

لظاهر القرآن وتصريحه بموته وعدم رجوعه.
وقد أوّلنا نحن مجيئه بمجيء فرد من الأمة المحمدية كما أوّل المسيح عيسى عليه 
السلام نبأ مجيء إيليا من السماء بمجيء سيدنا يحيى عليه السلام ولأن ألفاظ 
الحديث توافق ما نقول "وإطلاق اسم الشيء على ما يشابهه في أكثر خواصه 

وصفاته جائز حسن". )تفسير الرازي(
وأما الشيخ محمد عبده وأحزابه فأوّلوا أيضا مجيئه خلاف تأويلنا كما قال صاحب 

المنار في الجزء الرابع من المجلد الخامس ما نصه: 
"فاذا احتجنا للتأويل نقول أن معنى حديث نزول عيسى هو ظهور حقيقته بظهور 
الإسلام واستعلاء برهانه، فيعلم النصارى أن المسيح بشر وليس إله، وأن دين الله 
واحد لا فرق فيه بين عيسى ومحمد وغيرهما من الرسل، وهو توحيد الله والايمان 

بلقاء الآخرة الخ".
وإنما اتفقوا معنا على عدم رجوعه بنفسه فهل هؤلاء أيضا يجب قتلهم أم لا! أفتونا 

يا حضرات المفتين!
فالمسألة إذن بيننا وبينكم خلافية وكل منا يدعي بتدعيم قوله من القرآن المجيد، 
فكيف يجوز لحضرات المشايخ أن يكفرونا ويقولوا بأننا نكذب صريح القرآن. وها 
أن القرآن المجيد يصرح بوفاته بقوله تعالى: * إِنِّي مُتـوََفِّيكَ*  وقد فسره البخاري في 
صحيحه عن ابن عباس بكلمة مميتك، وأما ادعاء التقديم والتأخير في الآية كما 
قال الشيخ هاشم في رسالة بالصفحة 26 فغير مسموح لأن هذا عمل اليهود * 
يُحَرّفُِونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ*  فكيف يجوز لنا أن نغير كلام الله، وهل نحن أبلغ من 
الله تعالى )والعياذ بالله( بأن نتصرف في آياته ونقول بأن الله بدون حكمة، قدّم 
متوفيك على رافعك )تعالى الله عن ذلك علوًا كبيراً( كذلك الاية: * وكَُنْتُ عَلَيْهِمْ 
شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فـلََمَّا تـوََفّـَيـتَْنِي كُنْتَ أنَْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ*  )المائدة: 118(.

فإن المسيح عليه السلام أقر في هذه الآية بأنه لم يفارق قومه إلا بالموت، وأما 
قول الشيخ هاشم في رسالته صفحة 30 بأن معنى توفيتني "قبضتني بالرفع إلى 
السماء" فمردود لما روى البخاري في تفسير هذه الآية عن ابن عباس: عن النبي 



195

أَصْحَابِي  فأَقَُولُ  مَالِ  الشِّ وَذَاتَ  الْيَمِينِ  ذَاتَ  أَصْحَابِي  مِنْ  بِرجَِالٍ  "يـؤُْخَذُ   : صلى الله عليه وسلم 
فـيَـقَُالُ إِنّـَهُمْ لَمْ يـزَاَلُوا مُرْتَدِّينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فاَرَقـتْـهَُمْ فأَقَُولُ كَمَا قاَلَ الْعَبْدُ الصَّالِحُ 
عِيسَى ابْنُ مَرْيمََ وكَُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فـلََمَّا تـوََفّـَيـتَْنِي كُنْتَ أنَْتَ الرَّقِيبَ 

عَلَيْهِمْ وَأنَْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ" )صحيح البخاري, كتاب أحاديث الأنبياء(.
فشهادة رسول الله صلى الله عليه وسلم بقول المسيح عليه السلام يدل أنه كما أن الارتداد في 
الصحابة وقع بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كذلك الارتداد في المسيحية بأنهم اتخذوا 
المسيح إلها حصل بعد وفاة عيسى عليه السلام. ولا يوجد في اللغة العربية ولا في 
القرآن المجيد. ولا في الأحاديث ولا في كتب اللغة ولو مثال واحد لمعنى التوفي 
سوى قبض الروح والموت إذا كان لفظ التوفي من باب التفعّل بدون قرينة تصرفه 
عن معناه )كلفظ الليل أو المنام( وكان المتوفي هو الله، وقد عينت للشيخ هاشم 
ثلاثة آلاف قرشا رائجًا بدمشق إنعامًا مني في رسالتي إظهار الحق، إذا أتى بمثال 

واحد ينقض دعوانا هذه4!
"فهل  نصه:  ما   13 الصفحة   3 رقم  في  الخطيب  رشيد  محمد  يقول 
وأما  في كشمير....  ودفن  مات  عيسى  بأن  مؤمن  أفندي  منير  يا  أنت 

الأطفال". تضحك  خرافة  فهي  بذلك  مؤمنا  إن كنت 
فـهَُمُ  مِتَّ  نْ  فإَِ أَ لْخُلْدَ  ا قـبَْلِكَ  مِنْ  لبَِشَرٍ  جَعَلْنَا  وَمَا   * الآية:  وكذلك 

 )35 )الأنبياء:  لْخَالِدُونَ*  ا
والآية: * وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قـبَْلِهِ الرُّسُلُ أفَإَِنْ مَاتَ أوَْ قتُِلَ انـقَْلَبـتُْمْ 

4 يصف محمد رشيد الخطيب في رسالته رقم 3 أباه بقوله "علّامة الإسلام وفخر الشام, سيدي الوالد" وها أنا أذكر 
كنموذج ثلاثة أمور من رسالة الشيخ هاشم قال في صفحة 30 "نقل هذا المبشر عن نبينا صلى الله عليه وسلم أنه 
قال: لو كان موسى وعيسى حيين لما وسعهما إلا اتباعي..... وهذا القول كذب ظاهر"، مع أن هذا الحديث موجود 
في تفسير الحافظ بن كثير واليواقيت والجواهر للإمام عبد الوهاب الشعراني وفي مدارج السالكين للإمام بن قيم وغيرها 
من الكتب. "وكذلك قال في صفحة 36 عن قول الإمام مالك رحمه الله بوفاة عيسى عليه السلام وهذا كذب وافتراء" 
مع أنه مذكور في مجمع البحار الجزء الأول وكتاب إكمال الإكمال شرح صحيح مسلم، وكذلك قال عني في صفحة 
40 أنه "لا يوجد في كلمة واحدة ولا غيرها في كلام الإمام ملا علي القاري والشيخ محيي الدين ابن العربي ولا في 
كلام أحد من العلماء الحق في الإسلام لا يوجد في كلام أحد منهم شيء يدل على ما تزعمه من الإلحاد والضلال. 
وقد ذكرنا أقوالهم بنصوصها في نداء عام ومقدمة التعليم". فإذا كان مثل هذا الرجل جاهلً بكتب الأئمة المشهورين. 

علامة الإسلام وفخر الشام فلا أعلم على من يطلق لفظ الجاهل عند مشايخ عائلة الخطيب. 	



196

عَلَى أَعْقَابِكُمْ*  )آل عمران: 145(.
والآية: * مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيمََ إِلَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قـبَْلِهِ الرُّسُلُ وَأمُُّهُ صِدِّيقَةٌ كَاناَ 

يأَْكُلَنِ الطَّعَامَ*  )المائدة: 76( 
والآية: * وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَ يَخْلُقُونَ شَيـئًْا وَهُمْ يُخْلَقُونَ * أمَْوَاتٌ غَيـرُْ 

أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أيََّانَ يـبُـعَْثوُنَ*  )النحل: 22-21(. 
"وقد دعي المسيح إلها من دون الله" وغيرها من الآيات:

والحديث أن عيسى ابن مريم عاش مائة وعشرين سنة، ولا أراني ذاهبًا إلاّ على 
رأس الستين، وغيرهما من الأحاديث كلها تدل على وفاته عليه السلام، ومن أراد 
العابدين  السيد زين  لمؤلفه  المسيح ووفاته  أن يطالع كتاب حياة  فعليه  التفصيل 
والفصل الرابع من كتابي توضيح المرام في الرد على علماء حمص وطرابلس الشام.
يقول محمد رشيد الخطيب في رقم 3 صفحة 13 ما نصه: " فهل انت يا منير 
افندي مؤمن بأن عيسى مات ودفن في كشمير...؟ وأما إن كنت مؤمنا بذلك فهي 

خرافة تضحك الأطفال."
أقول: لا شك أن كل أمر موافق للعقل والنقل هو خرافة عندكم وأما الخرافات التي 
هي حشو دماغكم فهي حقائق ثابتة. أليس كذلك؟ وقد نقل الشيخ رشيد رضا 
في تفسير المنار مجلد 6 تحت عنوان "القول بهجرة المسيح إلى الهند وموته 
في كشمير" من كتاب )الهدى والتبصرة لمن يرى( تأليف أحمد المسيح الموعود 
عليه السلام دلائل على هجرة المسيح عليه السلام إلى الهند ودفنه هناك وقال في 

الأخير ما نصه: "ففراره إلى الهند وموته في ذلك البلد بعيد عقلا ولا نقلا"
ومن أراد التفصيل فعليه أن يطالع الفصل الثالث من كتاب نجاة المسيح ووفاته 

لمؤلفه السيد زين العابدين.
وأما ظهور الدجال فالخطيب وأمثاله ينتظرون أنه يخرج في آخر الزمان رجل من 
اليهود وهو موثق في الأصفاد والأغلال في دير جزيرة من الجزائر لم تكتشف إلى 
الان، يكون راكبا على حمار طول ما بين أذنيه سبعون باعًا أي أن ارتفاعه لا بد 

أن يكون ثلاثة أو أربعة كيلو مترات.



197

الأموات  يحي  أخضر  أمامه جبل دخان وخلفه جبل  إلى كعبيه،  البحر  يخوض 
ويتسلط على الأرض كلها سوى مكة والمدينة، ويكون أعور العين اليمنى، مكتوب 
بين عينيه. ك ف ر وفي زمنه بعض الأيام يكون كسنة وبعضها كشهر وبعضها 
كأسبوع، ويكون معه جنة ونار يلقي فيها من يشاء، وأن جنته بقصورها المنيفة 

وحدائقها الغناء وأنهارها الجارية تمشي معه وغيرها من العلامات.
أما يأجوج ومأجوج فهم ساكنون في جزيرة ما اكتشفت، كذلك لا يموت أحدهم 
حتى يرى ألف رجل من صلبه كلهم قد حمل السلاح يأكلون من مات منهم، 
ولا يمرون بفيل ولا وحش ولا خنزير ولا شيء من حشرات الأرض إلا أكلوه..... 
وإنهم أصناف، منهم الطوال كشجر الارز )أي شجر صنوبر( ومنهم من يفترش 
أحد أذنيه ويلتحف بالأخرى ومنهم من طوله شبر ومنهم أربعة اذرع ومنهم غير 
ذلك، ولا يحصى عددهم وفي بعث النار يكون عددهم 999 من كل الف بالنسبة 
إلى المسلمين ففي مقابلة واحد من المسلمين يكون ألف من يأجوج ومأجوج، 

قال الخطيب في رسالة رقم 3 بعد أن ذكر كل هذه الأمور: 
اليوم نحو أربعمائة مليون وعدد الكافرين نحو مقدار  "فاذا كان عدد المسلمين 

ذلك مرتين تعين أن أمم يأجوج ومأجوج لم تكتشفهم أوروبا".
 =400000000x999  فإذا أخذنا نسبة عدد يأجوج ومأجوج في هذا الوقت
۳۹۹٦۰۰۰۰۰۰۰۰ واذا كان عدد سكان الأرض اليوم قريبًا من المليارين حسب 
الأرض  قدر سكان  ومأجوج  يأجوج  فيكون عدد  التقريبية.  الأخيرة  الاحصاءات 
بمائتي مرة. وهذا القدر من المخلوقات عند حضرات المشايخ يوجد وراء السد 
الذي بناه ذو القرنين الذي يقول عنه المشايخ أنه لقب الاسكندر الوثني، مع أن 
السد كما قال بعض المفسرين كان بين أرمينيا وأذربيجان فوراً ووراءهم تسكن أقوام 
يأجوج ومأجوج التي لم تكتشفهم أوروبا إلى الآن، ولكن سوف يكتشفها حضرات 
المشايخ لكي تسجل أسماؤهم في سجل المكتشفين، وبمثل هذه الحقائق الثابتة 
يريد حضرات المشايخ أن يظهروا حقائق الإسلام في أوروبا وأمريكا وغيرهما من 

البلاد المتمدنة وتفهم ما قال المعرّي في حق أمثالهم:



198

آليت ما الحبر المداد بكاذب     بل تكذب العلماء والأحبار
زعموا رجالا كالنخيل جسومهم     ومعاشرا قاماتهم أشبار

فاعلموا يقينًا أيها المشايخ أنه إذا لم تقبلوا ما نقول في حقيقة الدجال ويأجوج 
ومأجوج فعقلاء المسلمين لا يقبلون رواياتكم هذه أبدًا وتبعدهم منكم، اقرأوا دائرة 
الأزهر  والجامع  بمصر  العمومية  المعارف  وزارة  حبذتها  التي  العمومية  المعارف 
وغيرهما يقول مؤلفها العلامة محمد وجدي بعد ذكر أحاديث الدجال ما نصه: 

"رأينا في هذا الكلام أن الذي يلقي نظرة على هذه الأحاديث يدرك لأول وهلة 
أنها من الكلام الملفق الذي يضعه الوضاعون وينسبونه للنبي صلى الله عليه وسلم لمقاصد شتى".
ثم بعد إيراد الاعتراضات على الحديث الذي ذكره الخطيب أيضا في الرسالة رقم 

3 يقول ما نصه: 
"وليس بعد هذا دليل محسوس على أن هذا الحديث مختلق فإن الذي يوحي 
الثامن  المعارف الجزء  العظيم" )دائرة  إليه أكبر من أن يقع في مثل هذا الخطأ 
في صفحة 795(5 وأما صدق المسيح الموعود عليه السلام فنحن مستعدون في 
كل وقت لإثبات صدقه بالأدلة القاطعة والبراهين الساطعة والمعايير الصادقة التي 
ذكرها القرآن المجيد لتميز الصادق من الكاذب وقد طالبت منذ أربع سنين تقريبًا 

في رسالتي "إظهار الحق" علماء الشام ومشايخها للمناظرة في المواضيع الآتية:
1. وفاة المسيح عليه السلام.

2. حياة المسيح عليه السلام بجسده العنصري في السماء.
3. أن باب النبوة والرسالة والمكالمة الإلهية مسدود بالكلية بعد محمد صلى الله عليه وسلم .

بالكلية بل يمكن أن  النبوة والرسالة والمكالمة الإلهية غير مسدود  4. أن باب 
يكون بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم باتباعه نبي غير مشرعّ خادمًا للشريعة الغراء.

المسيح  أحمد  حضرة  وأن  تعالى  الله  من  والمأمورين  الأنبياء  صدق  معايير   .5
الموعود عليه السلام صادق في دعواه.

5- سوف نذكر عبارته بتمامها في الرسالة التي نذكر فيها حقيقة الدجال ويأجوج ومأجوج من 
القرآن والأحاديث والتاريخ ونثبت أن أكثر الاعتراضات التي ذكرها رسول الله صلى الله عليه وسلم 

عن الدجال كلها رؤاه وكشوفه، لها تعبير وهي غير محمولة على ظواهر ألفاظها.



199

وقلت فيها أن في المبحث الثاني والثالث يكون غير الأحمدي مدعيًا وفي البواقي 
الأحمدي. ويجب على المدعي أن يبرهن دعواه بالأدلة القرآنية، وإذا لم يجد في 
القرآن ما يثبت مدعاه فعليه مراجعة الأحاديث وكل حديث يخالف القرآن لا يعد 
صحيحًا. وإذا عارضت آية من الآيات القرآنية، وحديثاً من الأحاديث من حيث 

الظاهر، فعند التوفيق بينها يؤول الحديث لا الآية.
بعض  أرسلوا  أنهم  ماذا كان جوابهم على دعوتي هذه.  القراء  أيها  تعلمون  وهل 
الرعاع لقتلي، وإذا كان محمد رشيد الخطيب ينكر في رسالته رقم )3( أن يكون 
لهم إصبع في حادثة جرحي والسعي لقتلي فهل يمكن لأبيه أن يقسم يمينًا مؤكدًا 
بالعذاب أنه لم يكن له ولا لغيره من المشايخ دخل أبدًا في حادثة تجريحي؟ ولكن 
الخطيب والكذب حبله قصير فهلموا واسمعوا شهادة  يفيد  الكاذب لا  الإنكار 

شاهد من أهلكم يا عائلة الخطيب.
يقول محمد شريف الخطيب في مجلة البعث الجزء الأول صفحة 23 ما نصه: 
من  فئة  إليه  سنترال وذهب  أوتيل  في  الكبير(  الأحمدية  الجماعة  )زعيم  "نزل 
الدين  جلال  يسمى  آخر  مبشر  بعده  من  وجاء  وفر  فخرس  وجادلوه  العلماء 
بأيديهم  وأخيرًا  ومناظرتهم  بجدلهم  أدبوه  ولكنهم  الناس  تضليل  فحاول  شمس 

فانهزم". وسلاحهم 
مقابلة الأحمديين  الوحشية في  الفظيعة  الشام  أعمال مشايخ  التاريخ  فليسجل 
المسيح  مقابلة  في  اليهود  بأعمال  شيء  أشبه  هي  والتي  العشرين  القرن  في 
رشيد  محمد  الشيخ  قليلا  وليخجل  الوسطى.  القرون  في  السلام  عليه  عيسى 
ندعوهم  ونحن  وإنكاره.  على كذبه  والتعليم  التهذيب  يدّعي  الذي  الخطيب 
عنهم  الله  أخبر  الذين  يعُرضون كاليهود  ولكنهم  بيننا.  ليحكم  الله  إلى كتاب 

المجيد: القرآن  في 
ليَِحْكُمَ  اللَّهِ  إِلَى كِتَابِ  يدُْعَوْنَ  الْكِتَابِ  مِنَ  نَصِيبًا  أُوتوُا  الَّذِينَ  إِلَى  تـرََ  ألََمْ   *

مُعْرِضُونَ*  )آل عمران: 24(.  وَهُمْ  مِنـهُْمْ  فَريِقٌ  يـتَـوََلَّى  ثمَُّ  بـيَـنْـهَُمْ 
حسب  المذكورة  المواضيع  على  فليردوا  تكفيرنا  على  المنكرون  أصرّ  فإذا 



200

نقول  أن  لنا  فليسمحوا  والا  الحق  إظهار  رسالتي  في  ذكرتها  التي  الشروط 
الباطل  وإبطال  الحق  إحقاق  يريدون  لا  أنهم  على  والقراء كلهم  الله  شاهدين 
اللهم  فقد كفر.  مسلما  من كفّر  وأنَّ  اليوم.  عليه  ما  فهم  عن  عاجزون  وإنهم 
بقوله:  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  عنهم  أخبر  الذين  والعلماء  المشايخ  شرور  من  أعذنا 

العالمين. السماء". آمين يارب  أديم  "علماؤهم شر من تحت 

بيان حكم المرتد
يحق  الأربعة  المذاهب  من  ولبنان  سورية  مفتو  بها  أفتى  التي  الفتوى  أن  وبما 
أن  على  يتخذوها كحجة  أن  الإسلام  أعداء  وللملحدين  المسيحيين  للمبشرين 
الإسلام يجوّز الإكراه في الدين كما أخذها القسيس زويمر في كتاب ألفه بهذا 
الموضوع قال فيه: "إن مسألة قتل المرتد في الإسلام تكفي لإثبات على أنه ليس 

بدين روحي بل هو دين السيف والقتل وسفك الدماء".
ولذلك أردت أن أذكر حكم المرتد في الإسلام من القرآن المجيد والأحاديث 
المشايخ  ترهات  من  بريء  الإسلام  أن  عاقل  منصف  ليعلم كل  الصحيحة 

واعتراضات الأغيار.
المفتين  التي كتبها حضرات  الفتوى  بريء من هذه  إن الإسلام  القراء،  أيها  نعم 
أمر  وما  أبدًا  الدين  في  الإكراه  يجوز  لم  الله  "إن  وحلب6.  وبيروت  دمشق  في 
والآية: * وَقاَلَ الرَّسُولُ ياَ رَبِّ إِنَّ قـوَْمِي اتَّخَذوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُوراً* )الفرقان: 31(. -1 ولو قال رجل لغيره كان رسول 
الله صلى الله عليه وسلم يحب كذا: بأن قال مثلا يحب القرع فقال ذلك الغير أنا لا أحبه فهذا كفر )فتاوي عالم كيري 
الجزء الثالث صفحة 661(. 2- من شك في إيمانه وقال أنا مؤمن إن شاء الله فهو كافر )صفحة 158(. 3- من 
قال بخلق القرآن فهو كافر )صفحة 182(. 4- ومن قال لا أدري صفة الإسلام فهو كافر )صفحة 159(. 5- عن 
جعفر فيمن يقول آمنت بجميع الأنبياء ولا أعلم عن آدم أم لا يكفر )صفحة 160(. 6- ولو قال للمعلوم ليس بمعلوم 
الله يكفر )صحيفة 165(. 7- ومن أنكر إمامة أبي بكر الصديق رضي الله عنه يكون كافراً )صفحة 160(. 8- إذا 
قيل لرجل أدِّ الزكاة فقال لا أؤدي يكفر )صفحة 163(. -9 من أتى بلفظة الكفر وهو لم يعلم أنها كفر إلا أنه أتى بها 
عن اختيار يكفر عند عامة العلماء ولا يعُذر بالجهل )صفحة 165(. 10 - مجوسي طلب من مسلم أن يعرض عليه 
الإسلام فقال المسلم أنا لا أعلم قالوا يكون كافراً )فتاوى قاضي علي خان الجزء الرابع صفحة 470(. 11 - رجل 
قال لغيره صلِّ فقال يا رجل إن أداء الصلاة صعب علي قالوا يكون كفراً )الصفحة 471(. ثم ألا يعلم المشايخ كم من 
الزناة المحصنين موجود في دمشق وبيروت وحلب واسكندرية وغيرها من البلاد، وهم يسرحون ويمرحون في المنتزهات 
مع الغانيات المومسات بكل حرية وكلهم جزاؤهم الرجم. فلمَ يسكت المشايخ عن هؤلاء المعلوم. قتلهم في الأحاديث 



201

ارتداده. ولكن مع الاسف  مرتدًا لمحض  الله صلى الله عليه وسلم  قتل رسول  المرتد وما  بقتل 
ديننا وصاروا  أساس  الذي هو  الله  في كتاب  التدبر  تركوا  قد  زماننا  إن مشايخ 

مصداق الآية: 
* نـبََذَ فَريِقٌ مِنَ الَّذِينَ أوُتوُا الْكِتَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَاءَ ظهُُورهِِمْ كَأَنّـَهُمْ لَ يـعَْلَمُونَ*  

)البقرة: 102(. 
والآية: * وَقاَلَ الرَّسُولُ ياَ رَبِّ إِنَّ قـوَْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُوراً*  )الفرقان: 31(.

هم يكتبون الفتاوى ضد جماعة إسلامية يربو عددها على مليون نسمة ويحكمون 
بأنها خارجة من الإسلام ولا يبينون في فتاويهم ولا دليلا واحدًا من القرآن المجيد 
الذي يقول الله تعالى عنه: * أفَـغََيـرَْ اللَّهِ أبَـتَْغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي أنَـزَْلَ إِليَْكُمُ الْكِتَابَ 
مُفَصَّلً*  )الأنَعام: 115( وأن كل مساعيهم ترجع لتكفير الناس وإخراجهم من 
الإسلام أفواجا أفواجا من دون أن يدخلوا فيه أحدًا. اسألوا هؤلاء المفتين ومشايخ 
عائلة الخطيب كم أدخلوا في الإسلام من الأديان الأخرى مدة حياتهم، ولكن 
يدها  على  الله  أدخل  قد  الإسلام  عن  يعدونها خارجة  التي  الأحمدية  الجماعة 
بواسطة تبشيرها عشرات الألوف من المسيحيين والوثنيين في الإسلام من أهالي 

أميركا وأوروبا وافريقيا وغيرها من البلاد.
يقول مفتي الشام محمد عطا الكسم في فتواه ما نصه: 

- "نعم يُحكم بكفر هؤلاء وردتهم وحكم المرتد عن دين الإسلام معلوم كما في 
الدر وحواشيه وغيرها".

- ويقول محمد توفيق الغزي المـغَني الشافعي بدمشق: "كما في روض الطالب 
وشرحه أسنى المطالب".

وما  المرتدين  "وحكم  بقوله:  يكتفي  الحسني  مبارك  محمد  المالكية  ومفتي   -
يستوجبون معلوم".

- ومفتي الحنابلة محمد جميل الشطي يقول: "كما في الإقناع والمنتهى والغاية".
ويقولون بقتل المرتد مما لم يثبت من الدين مطلقًا.

ا يستوجب القتل، فمما لا  ٥- وإذا سلمنا أن كل من يفتي بحقه العلماء بالردة والكفر بعد الإيمان يكون كافراً ومرتدًّ
شك فيه أن الشام وحدها لا تخلوا من المئات بل الألوف من الناس يستوجبون القتل حتى في رجالات الحكومة أيضًا. 

وها أنا أذكر بعض الفتاوى التكفيرية من كتب الفتوى.



202

وسوف يقول هؤلاء المفتين الأعلام بعد أن ثبت لهم من القرآن المجيد أن جزاء 
الارتداد المحض ليس القتل البتة، بأنهم لا يتبعون إلا ما وجدوه في كتب علماء 
مذاهبهم كما ذكر الله في القرآن المجيد: * وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أنَـزَْلَ اللَّهُ قاَلُوا 

بَلْ نـتََّبِعُ مَا ألَْفَيـنَْا عَلَيْهِ آباَءَناَ*  )البقرة: 171(.
دين  الإسلام  أن  والمشايخ كلهم  الأخرى  الأديان  من  الإسلام  أعداء  فليعلم 
للوصول  يختاره  الذي  دينه  أمر  في  التامة  الحرية  الإنسان  أعطى  وقد  الفطرة، 
إلى محبوبه، ولم يأمر بالإكراه والجبر في أمر الدين أبدًا، ولم يأمر بقتل أحد 

البراهين الآتية: لأجل اختلاف ديني محض كما يظهر لكل عاقل لبيب من 
  * الْغَيِّ مِنَ  الرُّشْدُ  تـبَـيََّنَ  قَدْ  ينِ  الدِّ فِي  إِكْرَاهَ  لَ   * تعالى:  الله  يقول  الأول: 

)البقرة: 257(.
فإذا قلنا للمرتد عن الإسلام عليك أن تتوب وترجع إلى الإسلام وإلا نقتلك فأي 
رجل عاقل يوجد في العالم يقول بأن هذا ليس بإكراه في الدين. ولكن الله لا يجوّز 
الإكراه في الدين وإذا اعترف المرتد في مثل هذه الصورة بالإسلام أيضا فلا يفيده 
مثل هذا الإسلام أبدًا. كما قال الحافظ بن كثير في تفسير هذه اللآية: "أي لا 
تُكرهوا أحدًا على الدخول في دين الإسلام فإنه بيّن واضح جلي دلائله وبراهينه، 
لا يحتاج إلى أن يكره أحد إلى الدخول فيه، بل من هداه الله إلى الإسلام وشرح 
على سمعه  قلبه وختم  الله  أعمى  ومن  بيّنة،  على  فيه  بصيرته دخل  ونوّر  صدره 

وبصره، فإنه لا يفيده الدخول في الدين مكرها مقسوراً".
البحر المحيط: )وقيل لا يكره على الإسلام من خرج إلى غيره، وقال أبو  وفي 
مسلم والقفال معناه أنه ما بنى تعالى أمر الإيمان على الإجبار والقسر وإنما بناه 
بيانا  التوحيد  دلائل  بيّن  لما  أنه  المعنى  هذا  على  ويدل  والاختيار  التمكن  على 
شافيًا قال بعد ذلك لم يبق عذر في الكفر إلاّ أن يقسر على الإيمان ويجبر عليه 
وهذا ما لا يجوز في دار الدنيا التي هي دار الابتلاء، إذ في القهر والإكراه على 
الدين بطلان معنى الابتلاء ويؤكد هذا قوله تعالى: * قَدْ تـبَـيََّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيّ*  
)البقرة: 257(، يعني ظهرت الدلائل ووضحت البيّنات ولم يبق بعدها إلّا طريق 



203

 * تعالى:  الله  قال  وكذلك  التكليف(  ينافي  لأنه  بجائز  وليس  والإلجاء  القسر 
للِظَّالِمِينَ  أَعْتَدْناَ  إِنَّا  فـلَْيَكْفُرْ  شَاءَ  وَمَنْ  فـلَْيـؤُْمِنْ  شَاءَ  فَمَنْ  رَبِّكُمْ  مِنْ  الْحَقُّ  وَقُلِ 

ناَرًا*  )الكهف: 30(.
فقد منح الله الإنسان في هذه الآية الحرية لقبول دين أو ترك دين، واختيار الحق 
أو اختيار الكفر وإنما جزاء قبول الحق أو إنكاره لا يكون في هذه الدنيا بل الله 

يجازي الكافر على كفره والمؤمن على إيمانه في الآخرة.
الثاني: إن الله ندد في القرآن المجيد لكل من استعمل الشدة والإكراه في أمر 
الدين كما قال الله تعالى عن قوم شعيب عليه السلام: * قاَلَ الْمَلَُ الَّذِينَ اسْتَكْبـرَُوا 
مِنْ قـوَْمِهِ لنَُخْرجَِنَّكَ ياَ شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قـرَْيتَِنَا أوَْ لتَـعَُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا قاَلَ 

أوََلَوْ كُنَّا كَارهِِينَ* 7 )الَأعراف: 89(،... 
ان هذه الآية تدحض حجّة القائلين بقتل المرتد واستعمال الجبر والإكراه لإرجاعه 
إلى الدين، وإن نبي الله شعيبا عليه السلام أجاب قومه جوابا عقليًا وقال لهم فكروا 
مليا أن أمر الدين يتعلق بقلب الإنسان فإذا كنا نكره دينكم من قبلنا فمطالبتكم 
إيانا بأن نرجع إلى دينكم ونقبله أمر يخالف العقل تماما. فهذه الآية تدل بدلالة 
واضحة على أن إرجاع أحد إلى دينه الذي تركه بالإكراه والتخويف لا يجوز أصلا.
وإذا كان قوم شعيب عليه السلام على غير الحق في قولهم لنخرجنك يا شعيب 

والذين آمنوا معك من قريتنا أو لتعودن في ملتنا.
وقولهم: لولا رهطك لرجمناك وما أنت علينا بعزيز. كما يدل على ذلك جواب 
شعيب عليه السلام بقوله: أولو كنا كارهين. ويقبل هذا الجواب كل ذي عقل سليم 

7- وأذكر هنا عبارة من المقنع الذي أشار إليه مفتي الحنابلة فقد جاء فيه "فمن ارتد عن الإسلام من الرجال والنساء 
وهو بالغ عاقل دعي إليه ثلاثة أيام وضيق عليه فإن لم يتب قتل. ولا يجب استتابته بل تستحب ويجوز قتله في الحال" 
فانظروا إلى هذا الحكم المخالف للفطرة وهل يجوز أن ينسب مثل هذا الحكم إلى تعليم الإسلام المقدس؟ حاشا وكلا. 
وأن هذا الحكم يجوز لنا أنه إذا ارتد المقعد والاعمى والمريض الذي لا يستطيع أن يقعد على فراشه والعجوز والشيخ 
الفاني أن نقتلهم في الحال ونوصلهم الى جهنم ولكن هل يتصور ان ذلك النبي الكريم الرحيم الذي منع قتل النساء 
في ميدان الحرب أيضا هو أمر بقتل النساء على اختلاف ديني؟ وأن علماء الأحناف قد اختلفوا مع الحنابلة وقالوا لا 
يجوز قتل المرتد ولا المقعد والشيخ الفاني إذا ارتدا. فلو كان أمر بقتل المرتدين رجالا ونساء ثابتًا من القرآن والسنة لما 
قال علماء الحنفية بعدم قتل المذكورين إذا ارتدوا؟ والحقيقة أن المشايخ أرادوا أن يظهروا جلال الإسلام وقوته وشوكته 

بواسطة قتل الأنفس لا بواسطة التربية والاقناع.



204

فكيف يصح مطالبة الخطيب وأمثاله إبعاد السيد منير الحصني وقولهم لنقتلنك يا 
منير أو لتعودن إلى ما نقول بأن المسيح حي جالس في السماء منذ ألفي سنة من 
دون أكل وشرب ويطير حول العرش في جمع من الملائكة ثم ينزل من السماء 
وهو متعمم بعمامة خضراء، وكيف يجوز للمفتين أن يفتوا بالقتل لأجل اختلاف 

ديني محض ويسلكوا مسلك قوم شعيب عليه السلام؟
وكذلك: * وَقاَلَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أقَـتُْلْ مُوسَى وَلْيَدعُْ رَبَّهُ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يـبَُدِّلَ دِينَكُمْ 
أوَْ أَنْ يظُْهِرَ فِي الَْرْضِ الْفَسَادَ*  )غافر: 27(، وقال للسحرة الذين ارتدوا من دينه 
واختاروا دين موسى عليه السلام: * قاَلَ فِرْعَوْنُ آمَنـتُْمْ بِهِ قـبَْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا 
لَمَكْرٌ مَكَرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لتُِخْرجُِوا مِنـهَْا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تـعَْلَمُونَ * لَقَُطِّعَنَّ أيَْدِيَكُمْ 
وَأرَْجُلَكُمْ مِنْ خِلَفٍ ثمَُّ لَُصَلِّبـنََّكُمْ أَجْمَعِينَ*  )الَأعراف: 124-125(. فليفكر 
الخطيب وأصحاب الفتوى أليس مركزهم في مقابلتنا مركز فرعون في مقابلة موسى 

عليه السلام والذين آمنوا معه.
الثالث. يقول الله تعالى: * وَانْطلََقَ الْمَلَُ مِنـهُْمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَتِكُمْ 
اخْتِلَقٌ*   إِلَّ  هَذَا  إِنْ  الْخِرَةِ  الْمِلَّةِ  فِي  بِهَذَا  سَمِعْنَا  مَا   * يـرَُادُ  لَشَيْءٌ  هَذَا  إِنَّ 

)ص: 8-7(.
 وكذلك قال: * وكََأيَِّنْ مِنْ قـرَْيةٍَ هِيَ أَشَدُّ قـوَُّةً مِنْ قـرَْيتَِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ 

فَلَ ناَصِرَ لَهُمْ*  )محمد: 14(.
قتلوا كثيراً من الصحابة ظلمًا  التواريخ أن كفار مكة  و لا يخفى على من طالع 
جوزوا  وما  العذاب  أنواع  وعذبوهم كل  الحامية  بالأحجار  بعضهم  وربطوا  وجوراً 
هذه المظالم كلها على المؤمنين وما أخرجوهم من ديارهم واستباحوا دماءهم إلا 
يسلم  يلقبون كل من كان  ولذلك كانوا  آبائهم  دين  ارتدوا عن  بأنهم  لاعتقادهم 
بالصابئ )من صبأ أي خرج من دين آبائه( فإذا كان يجوز لنا قتل المرتد لاختلاف 
ديني كيف يصح لنا أن نخطئ كفار مكة في قتل الصحابة إذا رأوا أن جزاء الذين 
يسلمون ويرتدون عن دينهم القتل والتعذيب. وكيف تحب لغيرك الأمر الذي لا 

تحبه لنفسك أم كيف تريد أن تعامل الناس معاملة لا تريد أن يعاملوك بها.



205

فانظروا كيف كان خصوم الأنبياء وجماعاتهم يتعاملون بالأمور السياسية أيضًا كما 
فعل الخطيب في رسالته حين قال عن الجماعة الأحمدية بأنها دعاية إنكليزية. 

ولعنة الله على المفترين الكاذبين.
جَمِيعًا  الَْرْضِ كُلُّهُمْ  فِي  مَنْ  لَمَنَ  رَبُّكَ  شَاءَ  وَلَوْ   * تعالى:  الله  يقول  الرابع: 
أفَأََنْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتَّى يَكُونوُا مُؤْمِنِينَ * وَمَا كَانَ لنِـفَْسٍ أَنْ تـؤُْمِنَ إِلَّ بإِِذْنِ اللَّهِ 
وَيَجْعَلُ الرّجِْسَ عَلَى الَّذِينَ لَ يـعَْقِلُونَ*  )يونس: 100-101(، فلو كان جزاء 
المرتد كما قرر حضرات مشايخ الفتوى بأن يحبس ويضيق عليه ويستتاب إلى 
ثلاثة أيام ثم يقتل، لكان هذا هو الإكراه والجبر الصريح في أمر الإيمان وهو 
مناقضٌ تمامًا لمفهوم الآية الكريمة وكذلك يخالف الآيات الآتية، قال تعالى: * 
إِنَّ الَّذِينَ فـرََّقُوا دِينـهَُمْ وكََانوُا شِيـعًَا لَسْتَ مِنـهُْمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثمَُّ 

يـنُـبَِّئـهُُمْ بِمَا كَانوُا يـفَْعَلُونَ*  )الَأنعام: 160(.
فإَِنَّمَا  اهْتَدَى  فَمَنِ  رَبِّكُمْ  مِنْ  الْحَقُّ  جَاءكَُمُ  قَدْ  النَّاسُ  أيَّـُهَا  ياَ  قُلْ   * تعالى:  وقال 
يـهَْتَدِي لنِـفَْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فإَِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيـهَْا وَمَا أنَاَ عَلَيْكُمْ بِوكَِيلٍ*  )يونس: 109(.
وقال سبحانه: * وَأَنْ أتَـلُْوَ الْقُرْآنَ فَمَنِ اهْتَدَى فإَِنَّمَا يـهَْتَدِي لنِـفَْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فـقَُلْ 

إِنَّمَا أنَاَ مِنَ الْمُنْذِريِنَ*  )النمل: 93(. 
إِذَا  ضَلَّ  مَنْ  يَضُرُّكُمْ  لَ  أنَـفُْسَكُمْ  عَلَيْكُمْ  آمَنُوا  الَّذِينَ  أيَّـُهَا  ياَ   * تعالى:  وقوله 

اهْتَدَيـتُْمْ*  )المائدة: 106(.
وعز من قائل: * فَمَنْ يرُدِِ اللَّهُ أَنْ يـهَْدِيهَُ يَشْرحَْ صَدْرَهُ لِلِْسْلَمِ*  )الأنَعام: 126(.
وقوله تعالى: * إِنَّكَ لَ تـهَْدِي مَنْ أَحْبـبَْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يـهَْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ 

باِلْمُهْتَدِينَ*  )القصص: 57(.
وقال تعالى: * فإَِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ باِلْعِبَادِ*  )آل عمران: 21(.

وقال تعالى: * فَذكَِّرْ إنَِّمَا أنَْتَ مُذكَِّرٌ * لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ*  )الغاشية: 23-22(.
مَنْ  باِلْقُرْآنِ  فَذكَِّرْ  بِجَبَّارٍ  عَلَيْهِمْ  أنَْتَ  وَمَا  يـقَُولُونَ  بِمَا  أَعْلَمُ  نَحْنُ  تعالى: *  وقوله 

يَخَافُ وَعِيدِ*  )ق: 46(.
إن هذه الآيات كلها تدل على أن الإنسان حر في اختيار الدين لنفسه وأن جزاء 



206

الكفر والإيمان في يد الله تعالى ولا يجوز لأحد أن يعاقب أو يقتل أو يكره أحدًا 
على اختيار الإيمان والكفر.

واعلموا أن الرجل الذي لا يقبل الحق والذي يقبله ثم ينكره بعد قبوله سيان، فكما 
أنه لا يجوز لنا أن نقتل الكافر كذلك لا يجوز لنا أن نقتل الذي اختار الكفر 
بعد الإيمان. وإنما علينا تفهيمهم الدين. أما هدايتهم ومعرفة متى يقبلون الهداية 
ففي علم الله. وأمر عقاب المرتدين وقتلهم على أيدينا ونحن لا نعلم حالتهم 
مدة  بعد  المرتد  يرجع  أن  يجوز  لأنه  المجيد  القرآن  لتعليم  مخالف  القلبية، 
إلى  يرجع  بأنه لا  الغيب  نعلم  يجعلنا كأننا  إياه حالا  فقتلنا  الإسلام  دين  إلى 
الإسلام بعد ذلك. وهذا الادعاء منا كذب صريح لذلك لا يجوز قتل المرتد 

لأن العلم بأنه يهتدي أم لا يرجع إلى الله تعالى.
الخامس: يقول الله تعالى عن المنافقين: * وَمَا مَنـعََهُمْ أَنْ تـقُْبَلَ مِنـهُْمْ نـفََقَاتـهُُمْ إِلَّ 

أنَّـَهُمْ كَفَرُوا باِللَّهِ وَبِرَسُولهِِ*  )التوبة: 54(. 
وقال تعالى: * وَلَ تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنـهُْمْ مَاتَ أبََدًا وَلَ تـقَُمْ عَلَى قـبَْرهِِ إِنّـَهُمْ كَفَرُوا 

باِللَّهِ وَرَسُولهِِ وَمَاتوُا وَهُمْ فاَسِقُونَ*  )التوبة: 84(.
بـعَْدَ  وكََفَرُوا  الْكُفْرِ  قاَلُوا كَلِمَةَ  وَلَقَدْ  قاَلُوا  مَا  باِللَّهِ  يَحْلِفُونَ   * تعالى:  وقال 

.)74 )التوبة:  إِسْلَمِهِمْ*  
لَ  فـهَُمْ  قـلُُوبِهِمْ  عَلَى  فَطبُِعَ  كَفَرُوا  ثمَُّ  آمَنُوا  نّـَهُمْ  بأَِ ذَلِكَ   * تعالى:  وقوله 

)المنافقون:4(. يـفَْقَهُونَ* 
وقال تعالى: * لَ تـعَْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتمُْ بـعَْدَ إِيمَانِكُمْ*  )التوبة: 66(.

الْهُدَى  لَهُمُ  تـبَـيََّنَ  مَا  بـعَْدِ  مِنْ  أَدْباَرهِِمْ  عَلَى  وا  ارْتَدُّ الَّذِينَ  إِنَّ   * وقال عز وجل: 
اللَّهُ  نـزََّلَ  مَا  للَِّذِينَ كَرهُِوا  قاَلُوا  بأَِنّـَهُمْ  ذَلِكَ   * لَهُمْ  وَأَمْلَى  لَهُمْ  سَوَّلَ  الشَّيْطاَنُ 
الْمَلَئِكَةُ  تـوََفّـَتـهُْمُ  إِذَا  فَكَيْفَ   * إِسْرَارَهُمْ  يـعَْلَمُ  وَاللَّهُ  الَْمْرِ  بـعَْضِ  فِي  سَنُطِيعُكُمْ 

يَضْربِوُنَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْباَرَهُمْ*  )محمد: 28-26(. 
فقد قال الله في حق المنافقين أنهم كفروا بعد إسلامهم واستعمل في حقهم لفظ 
الارتداد  أيضا. فلو كان صحيحًا ما قال المشايخ والمفتون بأن الذي يختار الكفر 



207

بعد الإسلام ويرتد يقتل لكان جزاء المنافقين حتما القتل في الشريعة الإسلامية، 
لكن الله لم يأمر بقتلهم ولم يقتل رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدًا منهم بل إنه صلّى على 
رئيس المنافقين عبد الله بن أبي بن سلول ثم نزلت الآية ولا تصل على أحد منهم 
مات أبدًا. وكذلك لم يقل بعد استعمال لفظ الارتداد في حقهم. كيف إذا قتلهم 
رِ الْمُنَافِقِينَ بأَِنَّ  السيافون بل قال كيف إذا توفتهم الملائكة. وكذلك قال: * بَشِّ
لَهُمْ عَذَاباً ألَيِمًا*  )النساء: 139(. وقال: * إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِريِنَ فِي 
جَهَنَّمَ جَمِيعًا*  )النساء: 141(. فجزاء الكفر بعد قبول الحق وقبله ليس القتل 

بل نار جهنم.
السادس: * وَقاَلَتْ طاَئفَِةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا باِلَّذِي أنُْزلَِ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجْهَ 

النّـَهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يـرَْجِعُونَ*  )آل عمران: 73(.
فلو كان جزاء الارتداد القتل لما اختار اليهود الذين أخبر الله عنهم: * وَلتََجِدَنّـَهُمْ 
أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْركَُوا يـوََدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يـعَُمَّرُ ألَْفَ سَنَةٍ*  )البقرة: 
رجوع  يفيدهم  ماذا كان  وكذلك  التهلكة  في  بأنفسهم  ليلقوا  التدبير  هذا   .)97
المسلمين عن دينهم إذا كان جزاء المرتد القتل. فما اختار اليهود هذا التدبير طمعًا 
في إرجاع المسلمين عن دينهم إلا لأن جزاء المرتد لم يكن القتل. وقد ذكر العلامة 
أبو حيان في تفسيره البحر المحيط ما يأتي: قال الحسن والسدي تواطأ اثنا عشر 
حبراً من يهود خيبر وقرى عرينة وقال بعضهم لبعض ادخلوا في دين محمد أول 
النهار باللسان دون الاعتقاد واكفروا به في آخر النهار وقولوا أننَّا نظرنا في كتبنا، 
وبعد تشاورنا مع العلماء وجدنا أن محمدًا ليس كذلك وظهر بطلان دينه، فإذا 
فعلتم ذلك شك أصحابه في دينهم وقالوا هم أهل الكتاب وهم أعلم منا فيرجعون 

عن دينهم إلى دينكم فنزلت.
السابع: يقول تعالى: * إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثمَُّ كَفَرُوا ثمَُّ آمَنُوا ثمَُّ كَفَرُوا ثمَُّ ازْدَادُوا كُفْراً لَمْ 
يَكُنِ اللَّهُ ليِـغَْفِرَ لَهُمْ وَلَ ليِـهَْدِيـهَُمْ سَبِيلً*  )النساء: 138(. فإن الله ذكر في هذه 
الآية إيمانهم مرتين وكفرهم مرتين ثم إصرارهم على الكفر ولو كان جزاء الارتداد 
القتل لقتلوا أول مرة ثم الجملة: * ثمَُّ ازْدَادُوا كُفْراً*  تدل على بقائهم مدة طويلة 



208

على الكفر ثم لم يأمر الله تعالى بقتل هؤلاء بل قال: * لَمْ يَكُنِ اللَّهُ ليِـغَْفِرَ لَهُمْ* .
وقال الحسن البصري في تفسير هذه الآية ما يأتي: 

"إنهم طائفة من أهل الكتاب أرادوا تشكيك أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فكانوا يظُهرون 
الإيمان بحضرتهم ثم يقولون قد عرضت لنا شبهة أخرى فيكفرون ويستمرون على 
الكفر إلى الموت، وذلك معنى قوله تعالى وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا 

بالذي أنُزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون".
فهذه شهادة قوية على أن جزاء المرتد لم يكن القتل، لأن هؤلاء اليهود الذين كانوا 
يقتل منهم ولا واحد بل كانوا يستمرون بعد الارتداد على  لم  ثم يرتدون  يؤمنون 

الكفر إلى الموت.
حَقٌّ  الرَّسُولَ  أَنَّ  وَشَهِدُوا  إِيمَانهِِمْ  بـعَْدَ  قـوَْمًا كَفَرُوا  اللَّهُ  يـهَْدِي  * كَيْفَ  الثامن: 
وَجَاءَهُمُ الْبـيَِّنَاتُ وَاللَّهُ لَ يـهَْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ*  )آل عمران: 87(. * أوُلئَِكَ 
جَزَاؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَالْمَلَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ * خَالِدِينَ فِيهَا لَ يُخَفَّفُ 
عَنـهُْمُ الْعَذَابُ وَلَ هُمْ يـنُْظَرُونَ * إِلَّ الَّذِينَ تاَبوُا مِنْ بـعَْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فإَِنَّ اللَّهَ 
غَفُورٌ رَحِيمٌ*  )آل عمران: 88-90(. * إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بـعَْدَ إِيمَانهِِمْ ثمَُّ ازْدَادُوا 
وَهُمْ كُفَّارٌ  وَمَاتوُا  الَّذِينَ كَفَرُوا  إِنَّ  الضَّالُّونَ *  هُمُ  وَأوُلئَِكَ  تـوَْبـتَـهُُمْ  تـقُْبَلَ  لَنْ  كُفْرًا 
فـلََنْ يـقُْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْءُ الَْرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ افـتَْدَى بِهِ أوُلئَِكَ لَهُمْ عَذَابٌ ألَيِمٌ وَمَا 

لَهُمْ مِنْ ناَصِريِنَ*  )آل عمران: 92-91(.
ان هذه الآيات تصرح بأن المرتد لا يقُتل بل يتُرك على حاله بعد الارتداد، ثم بعد 
ذلك إن الله يفتح على الذين يتوبون إليه توبة نصوحا أبواب الهداية والرحمة، ولكن 
الذين يصرون على الكفر لا يهديهم الله وأن الله يجازي المرتدين بنفسه بالعذاب 
الأليم إذا ماتوا على حالة الكفر من دون أن يتوبوا توبة نصوحا ويصلحوا أعمالهم، 

يقول مؤلف روح البيان في تفسير هذه الآية:
"فان قيل إن ظاهر الآية يقتضي أن من كفر بعد إسلامه لا يهديه الله ومن كان 
الله وكثير من  المرتدين أسلموا وهداهم  الله، وقد رأينا كثيراً من  ظالـمًا لا يهديه 
على  مقيمين  داموا  ما  يهديهم  لا  معناه  أن  فالجواب  الظلم.  عن  تابوا  الظالمين 



209

الرغبة في الكفر والثبات عليه ولا يقُبلون على الإسلام، وأما إذا تحروا أصابة الحق 
والاهتداء بالأدلة المنصوبة فحينئذ يهديهم الله بخُلق الاهتداء فيهم.

يمَانِ  باِلِْ مُطْمَئِنٌّ  وَقـلَْبُهُ  أُكْرهَِ  مَنْ  إِلَّ  إِيمَانهِِ  بـعَْدِ  مِنْ  باِللَّهِ  مَنْ كَفَرَ   * التاسع: 
عَظِيمٌ  عَذَابٌ  وَلَهُمْ  اللَّهِ  مِنَ  غَضَبٌ  فـعََلَيْهِمْ  صَدْرًا  باِلْكُفْرِ  شَرحََ  مَنْ  وَلَكِنْ 
الْقَوْمَ  يـهَْدِي  لَ  اللَّهَ  وَأَنَّ  الْخِرَةِ  عَلَى  نـيَْا  الدُّ الْحَيَاةَ  اسْتَحَبُّوا  بأَِنّـَهُمُ  ذَلِكَ   *

.)108-107 )النحل:  الْكَافِريِنَ*  
إن الله لم يذكر في هذه الآية أيضا بأن جزاء المرتد القتل، بل قال أن جزاءهم 
بأنهم  العذاب  ذكر سبب  ثم  عظيم،  عذاب  ولهم  الله  من  عليهم غضب  يكون 
استحبّوا الحياة الدنيا على الآخرة، وفي الآية إشارة إلى أن الإيمان يكون بالقلب، 
وأن الإكراه لا يجوز فيها، وإن قولنا للمرتد ارجع إلى ديننا وإلا قتلناك، يدخلنا في 

المكرهين الذين يُكرهون ويُجبرون الناس على قبول دينهم.
العاشر: * وَلَ يـزَاَلُونَ يـقَُاتلُِونَكُمْ حَتَّى يـرَُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطاَعُوا وَمَنْ يـرَْتَدِدْ 
نـيَْا وَالْخِرَةِ وَأوُلئَِكَ  مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فـيََمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فأَُولئَِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّ

أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ*  )البقرة: 218(.
فلم يذكر الله في هذا المقام أيضا أن جزاء المرتد أن يقُتل، بل قال إذا ارتدّ ومات 
قال  النار،  أصحاب  من  يكون  الله  إلى  يتوب  أن  دون  من  الارتداد  حالة  على 
مؤلف روح البيان في تفسير هذه الآية: "هو تحذير من الارتداد وفيه ترغيب في 
الرجوع إلى الإسلام بعد الارتداد إلى حين الموت". ولكن الله لم يحذر كالمشايخ 

وأصحاب الفتوى بأن الذي يرتد يضرب عنقه بالسيف.
الحادي عشر: * وَمَا جَعَلْنَا الْقِبـلَْةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيـهَْا إِلَّ لنِـعَْلَمَ مَنْ يـتََّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ 

يـنَـقَْلِبُ عَلَى عَقِبـيَْهِ*  )البقرة: 144(. 
إن هذه الآية تدل بدلالة واضحة على أن الله يعني منهم كل منافق قليل الإيمان، 
ولكن الذين يجوّزون قتل المرتد يريدون أن يكثر المنافقون في الإسلام وقد ارتدت 
جماعة عند تحويل القبلة كما قال ابن جرير في تفسيره. "حتى ارتد فيما ذكُر رجال 

ممن كان قد أسلم".



210

ثم قال ابن جريج بلغني: "أن ناسًا ممن أسلم رجعوا فقالوا مرة ههنا ومرة ههنا". 
أن جزاء  دليل قوي على  أيضا  الآية  قتل أحد منهم، فهذه  دليل على  ولا يوجد 

الارتداد ليس القتل.
اللَّهُ  يأَْتِي  فَسَوْفَ  دِينِهِ  عَنْ  مِنْكُمْ  يـرَْتَدَّ  مَنْ  آمَنُوا  الَّذِينَ  أيَّـُهَا  ياَ   * الثاني عشر: 
بِقَوْمٍ يُحِبّـُهُمْ وَيُحِبُّونهَُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِريِنَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ 
عَلِيمٌ*   وَاسِعٌ  وَاللَّهُ  يَشَاءُ  مَنْ  يـؤُْتيِهِ  اللَّهِ  فَضْلُ  ذَلِكَ  لَئمٍِ  لَوْمَةَ  يَخَافُونَ  وَلَ  اللَّهِ 

)المائدة: 55(.
فان الله بشر المؤمنين في هذه الآية بأنه يعطيهم قومًا مخلصين بدلًا من يرتد منهم 
فلا يهتموا كثيراً بارتداد من يرتد، ولكن أمر المسلمين بأنه إذا ارتد منكم أحد وترك 
الإسلام فاتركوه لأن الله يعوضكم عنه بجماعة مخلصين يجاهدون في سبيل الله، 
وإذا كان الأمر هكذا وأن وعد الله حق فأية حاجة للمسلمين لأن يكثروا جماعة 

المنافقين في الإسلام بإكراه المرتدين لإرجاعهم إلى الإسلام.
الثالث عشر: * وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يـرَُدُّونَكُمْ مِنْ بـعَْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَدًا 

مِنْ عِنْدِ أنَـفُْسِهِمْ مِنْ بـعَْدِ مَا تـبَـيََّنَ لَهُمُ الْحَقُّ*  )البقرة: 110(.
فلو كان جزاء الارتداد القتل لحذّرهم الله بقوله. وإذا ارتددتم بإضلال اليهود إياكم 
لكان جزاؤكم القتل، أو بقوله انتهوا ولا تقبلوا لهم قولا لأنهم أعداؤكم يريدون أن 

يردوكم عن دينكم لكي تقتلوا.
الرابع عشر: * وَمَنْ يـنَـقَْلِبْ عَلَى عَقِبـيَْهِ فـلََنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيـئًْا*  )آل عمران: 145(.

فلو قتُل المرتد حين الارتداد بماذا يمكنه أن يضر الإسلام والمسلمين يا ترى؟ 
فقوله تعالى فلن يضر الله شيئا وعدم ذكر جزاء القتل في هذا المقام دليل على أن 

جزاء الارتداد ليس القتل.
)البقرة:  السَّبِيلِ*   سَوَاءَ  فـقََدْ ضَلَّ  يمَانِ  باِلِْ الْكُفْرَ  يـتَـبََدَّلِ  وَمَنْ   * الخامس عشر: 

.)109
السبيل،  فقد ضل سواء  قال  بل  يقتل،  بالإيمان  الكفر  يتبدل  من  أن  يقل  ولم 
والذي يضل عن الطريق المستقيم ليس جزاؤه القتل بل يجازى على خطئه يوم 



211

من  واحدة  آية  في  ولو  بذلك  الله  لصرح  القتل  المرتد  جزاء  فلو كان  القيامة. 
هذه الآيات الكثيرة، ولكن لا توجد في القرآن المجيد ولا آية واحدة تدل على 
قتل المرتد بل بعكس ذلك، ترى القرآن المجيد مشحونا بالآيات الكثيرة جدًا 

والدالة على أن المرتد ليس جزاؤه القتل.
ثم اعلموا أن قتال رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن إلا دفاعًا لأجل الحصول على الحرية 
ابن  فسرها  وقد   ، فِتـنَْةٌ*  تَكُونَ  لَ  حَتَّى  وَقاَتلُِوهُمْ   * تعالى:  الله  قال  الدينية كما 
سْلَمُ  فـعََلْنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم وكََانَ الِْ عباس رضي الله عنه بقوله: "قاَلَ 
فـلََمْ  سْلَمُ  الِْ حَتَّى كَثـرَُ  يـعَُذِّبوُنهَُ  وَإِمَّا  قـتَـلَُوهُ  إِمَّا  دِينِهِ  فِي  يـفُْتَنُ  الرَّجُلُ  فَكَانَ  قلَِيلً 
تَكُنْ فِتـنَْةٌ" )صحيح البخاري, كتاب تفسير القرآن(، وقد ذكرت أولا أن الكفار 
كانوا يعذبون المؤمنين ويقتلونهم ظانين بأنهم ارتدوا عن دينهم. ولأجل رفع هذا 
الظلم حارب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى حصلت الحرية الدينية. فليفكر كل عاقل بأننا 
لو أجرينا قانون المشايخ في أنحاء العالم لما أسلم مجوسي ولا مسيحي، لأنه كما 
يحق للمسلمين أن يقولوا بأننا نقتل كل من يرتد عن ديننا كذلك يجوز للمسيحين 
واليهود والمجوس أن يسنوا هذا القانون ويقولوا كل من يرتد عن ديننا نقتله، فهل 
يمكن لأحد  أن يدخل في الإسلام بهذه الصورة والحكومة في أيدي خصومه. 
كلا، ولا شك أن جزاء تبديل الدين إذا كان القتل فستسفك الدماء البريئة الطاهرة 

وتمتليء الأرض من الفساد وأن الله لا يحب المفسدين.

الأحاديث وقتل المرتد
بعد أن أثبتنا من القرآن المجيد أن جزاء الارتداد ليس القتل، نرجع إلى الأحاديث 
ولكن قبل أن أسردها ألفت نظر القارئ إلى أصل واحد، وهو أن كل رواية تعارض 
كتاب الله تكون مردودة ولا يتمسك بها أصلا.... لأن القرآن المجيد كلام الله 
وأما الروايات فأكثرها على مرتبة الظن، وصلت إلينا بواسطة الرواة، ولا يوجد دليل 
التفتانازي في  الله صلى الله عليه وسلم بعينها. قال  إلينا ألفاظ رسول  قطعي على أن الرواة نقلوا 
التلويح ما نصه: "إنما خبر الواحد يرد من معارضة الكتاب، واتفق أهل الحق على 



212

أن كتاب الله مقدم على كل قول فإنه كتاب أُحكمت آياته لا يأتيه الباطل من بين 
يديه ولا من خلفه وقد حفظه الله وعصمه وما مسته أيدي الناس وما اختلط فيه 

شيء من أقوال المخلوقين".
وأما الإمام الشافعي رحمه الله فعنده الحديث المتواتر أيضا لاشيء في مقابلة 
الله القياس مقدم على الخبر  آية من القرآن المجيد، وعند الإمام مالك رحمه 
يردون  العلماء  من  والمحققون  عنهم  الله  رضي  الصحابة  وكذلك كان  الواحد، 
)فـقََالَ  الحديث:  في  جاء  المجيد. كما  للقرآن  معارضة  وجدوها  إذا  الروايات 
بُ  ليَـعَُذَّ الْمَيِّتَ  إِنَّ  يـقَُولُ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولَ  سَمِعْتُ  فإَِنِّي  تـبَْكِ  لَ  ياَ صُهَيْبُ  عُمَرُ 
تُحَدِّثوُنَ  مَا  وَاللَّهِ  أَمَا  فـقََالَتْ  لِعَائِشَةَ  ذَلِكَ  فَذَكَرْتُ  قاَلَ  عَلَيْهِ  أَهْلِهِ  بُكَاءِ  ببِـعَْضِ 
بـيَْنِ وَلَكِنَّ السَّمْعَ يُخْطِئُ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْقُرْآنِ لَمَا  هَذَا الْحَدِيثَ عَنْ كَاذِبـيَْنِ مُكَذَّ
يَشْفِيكُمْ أَلَّ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَلَكِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قاَلَ إِنَّ اللَّهَ ليََزيِدُ الْكَافِرَ 

عَذَاباً ببُِكَاءِ أَهْلِهِ عَلَيْهِ( )سنن النسائي, كتاب الجنائز(.
يوُلَدُ  مَوْلُودٍ  مِنْ  )مَا  الحديث:  الباري في شرح  ابن حجر في فتح  كذلك ذكر 
نصه:  ما  الشَّيْطاَنِ(  مَسِّ  مِنْ  صَارخًِا  فـيََسْتَهِلُّ  يوُلَدُ  حِينَ  يَمَسُّهُ  وَالشَّيْطاَنُ  إِلَّ 
"وقد طعن صاحب الكشاف )أي الزمخشري( في معنى هذا الحديث وتوقف 
في صحته فقال إن صح هذا الحديث فمعناه أن كل مولود يطمع الشيطان في 
إغوائه إلا مريم وابنها فانهما كانا معصومين، وكذلك من كان في صفتها لقوله 

تعالى إلا عبادك منهم المخلصين".
فالحاصل أن كل مؤمن يتفق معنا في التسليم بهذا الأصل بأن كل رواية مثل جزاء 
الارتداد المحض القتل فهي تخالف القرآن المجيد بالبراهين الساطعة، ولا يمكن 

لهم أبدًا أن يثبتوا ذلك ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً.
نعم هم يقولون للناس أن جزاء المرتد القتل وهذا مذكور في: "الدر وحواشيه - 
وروض الطالب وشرحه - أسنى المطالب والاقناع - والمنتهى والغاية" ولكن لا 
يتفقون معنا في أن نرد اختلافنا إلى كتاب الله لنقبل حكمه معنا كان أو علينا. 
وبما أن الناس تركوا كتاب الله وعكفوا على أقوال مشايخهم، فلذلك أرسل الله 



213

المسيح الموعود عليه السلام ليرجعهم إلى كتاب الله وقد قال حضرته ما نصه: 
"افترقت الأمة، وتشاجرت الملة، فمنهم حنبلي وشافعي، ومالكي وحنفي، وحزب 
المتشيّعين. ولا شك أن التعليم كان واحدا، ولكن اختلفت الأحزاب بعد ذلك، 
فترون كل حزب بما لديهم فرحين. وكل فرقة بنى لمذهبه قلعة، ولا يريد أن يخرج 
فأرسلني  متحصنين.  إخوانهم  لعَماسِ  وكانوا  صورة،  منها  أحسن  وجد  ولو  منها 
الله لأستخلص الصياصي، وأستدني القاصي، وأنُذر العاصي، ويرتفع الاختلاف 

ويكون القرآن مالِكَ النواصي، وقِبلةَ الدين". مرآة كمالات الإسلام.
والآن أذكر الأحاديث التي تدل على عدم قتل المرتد:

الأول: عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنـهُْمَا أنَّ أَعْراَبيًِّا باَيَعَ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم عَلَى 
بـيَـعَْتِي فأَبََى  أقَِلْنِي  بـيَـعَْتِي فأَبََى ثمَُّ جَاءَهُ فـقََالَ  أقَِلْنِي  سْلَمِ فأََصَابهَُ وَعْكٌ فـقََالَ  الِْ
فَخَرجََ فـقََالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم الْمَدِينَةُ كَالْكِيرِ تـنَْفِي خَبـثَـهََا وَيـنَْصَعُ طِيبـهَُا" )صحيح 

البخاري, كتاب الأحكام(.
تجاسر  لما  يقُتل،  يتب  لم  وإن  عليه  والتضيق  الحبس  المرتد  جزاء  ولو كان 
الأعرابي على إظهار ارتداده، وثانيًا لو كان قتل المرتد حدًا شرعًا لأمر صلى الله عليه وسلم في 
أن  بنفسه من دون  أحد شيئًا وقد خرج  له  يقل  لم  بحبسه ولكن  الوقت  ذلك 
يتعرض له أحد. فيدل هذا الحديث بدلالة واضحة على أن المرتد ما كان يقتل 

لمحض ارتداده أبدًا.
مِنْ  أتَاَهُ  مَنْ  أَنَّ  عَلَى  أَشْيَاءَ:  ثَلَثةَِ  عَلَى  الْحُدَيبِْيَةَ  يـوَْمَ  النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم  "صَالَحَ  الثاني: 
الْمُشْركِِينَ رَدَّهُ إِليَْهِمْ, وَمَنْ أتَاَهُمْ مِنْ الْمُسْلِمِينَ لَمْ يـرَُدُّوهُ" )تحفة الأحوذي بشرح 

جامع الترمذي, كتاب البر والصلة عن رسول الله( )بخاري(.
أبدًا،  الكفار  من  الشرط  هذا  السلام  عليه  قبل  لما  شرعًا  يقُتل  المرتد  فلو كان 
ولكنه قبله من دون بحث ومناقشة. وإن الصحابة رضي الله عنهم لم تعجبهم هذه 
الشروط في ابتداء الأمر وكانوا يرون في قبولها توهينهم، ومع ذلك لم يعترض أحد 
منهم بأن جزاء المرتد في شرعنا القتل فكيف يقبل هذا الشرط؟ فقبول هذا الشرط 

دليل على أن قتل المرتد لم يكن حدًا شرعيًا.



214

الثالث: "كَانَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَعْدِ بْنِ أبَِي سَرحٍْ يَكْتُبُ لِرَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فأََزلََّهُ الشَّيْطاَنُ 
فـلََحِقَ باِلْكُفَّارِ فأََمَرَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم أَنْ يـقُْتَلَ يـوَْمَ الْفَتْحِ فاَسْتَجَارَ لَهُ عُثْمَانُ بْنُ 

عَفَّانَ فأََجَارَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم " )سنن أبي داوود, كتاب الحدود(.
ولو كان قتل المرتد حدًا شرعيًا لما أجاره عثمان رضي الله عنه وما شفع فيه 
العفو سكت رسول  له  لما شفع وطلب  أنه  الله صلى الله عليه وسلم ، وجاء في رواية  رسول 
الله صلى الله عليه وسلم مليًا ثم عفا عنه، ولما راح عبد الله بن أبي سرح من المجلس "أقَـبَْلَ 
عَلَى أَصْحَابِهِ فـقََالَ أَمَا كَانَ فِيكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ يـقَُومُ إِلَى هَذَا حَيْثُ رَآنِي كَفَفْتُ 
يَدِي عَنْ بـيَـعَْتِهِ فـيَـقَْتـلُُهُ فـقََالُوا مَا نَدْرِي ياَ رَسُولَ اللَّهِ مَا فِي نـفَْسِكَ أَلَ أَوْمَأْتَ 
قتل  فلو كان  الَْعْيُنِ".  خَائنَِةُ  لَهُ  تَكُونَ  أَنْ  لنَِبِيٍّ  يـنَـبَْغِي  لَ  إِنَّهُ  قاَلَ  بِعَيْنِكَ  إِليَـنَْا 
المرتد حدًا شرعيًا لما عفى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم بل كان استتابه إذا أراد أو أمر 
الله كما كانت  من حدود  في حد  أتشفع  عنه  الله  لعثمان رضي  ولقال  بقتله 
قـرَُيْشًا  أَنَّ  عَنـهَْا  اللَّهُ  رَضِيَ  عَائِشَةَ  عَنْ  عُرْوَةَ  عَنْ  البخاري:  روى   . عادته صلى الله عليه وسلم 
وَمَنْ  صلى الله عليه وسلم  اللَّهِ  رَسُولَ  يُكَلِّمُ  مَنْ  فـقََالُوا  سَرَقَتْ  الَّتِي  الْمَخْزُومِيَّةُ  الْمَرْأَةُ  تـهُْمْ  أَهَمَّ
يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلَّ أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ حِبُّ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فَكَلَّمَ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فـقََالَ 
أتََشْفَعُ فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ ثمَُّ قاَمَ فَخَطَبَ قاَلَ: ياَ أيَّـُهَا النَّاسُ إِنَّمَا ضَلَّ مَنْ 
قـبَـلَْكُمْ أنَّـَهُمْ كَانوُا إِذَا سَرَقَ الشَّريِفُ تـرَكَُوهُ وَإِذَا سَرَقَ الضَّعِيفُ فِيهِمْ أقَاَمُوا عَلَيْهِ 
يَدَهَا" )صحيح  لَقَطَعَ مُحَمَّدٌ  بنِْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ  فاَطِمَةَ  لَوْ أَنَّ  اللَّهِ  وَايْمُ  الْحَدَّ 

الحدود(.  البخاري, كتاب 
فشفاعة عثمان رضي الله عنه في حق عبد الله ثم العفو عنه بدلا عن الاستتابة 
قتله كان  أمر  القتل وإنما  لم يكن  المحض  دليل واضح على أن جزاء الارتداد 
لأمور سياسية والعفو عنها كان بيده عليه السلام، كما أن من قتل من المرتدين 
من رفاقه لم يقتل لارتداده بل لجرائم ارتكبها. منهم ابن خطل الذي ذكُر عنه 

في المواهب اللدنية ما يأتي: 
)وَإِنَّمَا أمُِرَ بِقَتْلِ ابِْن خَطَل لِنََّهُ كَانَ مُسْلِمًا فـبَـعََثَهُ رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم مُصَدِّقاً وَبـعََثَ مَعَهُ 
رَجُلً مِنْ الْنَْصَار وكََانَ مَعَهُ مَوْلًى يَخْدُمهُ وكََانَ مُسْلِمًا, فـنَـزََلَ مَنْزلًِ, فأََمَرَ الْمَوْلَى 



215

أَنْ يَذْبَحَ تـيَْسًا وَيَصْنَع لَهُ طَعَامًا, فـنََامَ وَاسْتـيَـقَْظَ وَلَمْ يَصْنَع لَهُ شَيـئًْا, فـعََدَا عَلَيْهِ فـقََتـلََهُ 
ثمَُّ اِرْتَدَّ مُشْركًِا, وكََانَتْ لَهُ قـيَـنْـتََانِ تـغَُنِّيَانِ بِهِجَاءِ رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم ( )فتح الباري بشرح 

صحيح البخاري, كتاب الحج(.
وكان  فقتله  أنصاري  على  أتى  ثم  أسلم  "كان  صبابة  ابن  مقيس  ومنهم كان 
الأنصاري قتل أخاه هشامًا خطأً في غزوة ذي قرد، ظنه من العدو فجاء مقيس 
فأخذ الديةّ ثم قتل الانصاري ثم ارتد ورجع إلى قريش". )زرقاني شرح المواهب 
في  يكن  لم  المحض  الارتداد  جزاء  أن  لنا  تبرهن  الواقعات  هذه  فكل  اللدنية( 

الشريعة القتل أبدًا.
كذلك أمر عليه السلام بقتل أناس من عكل أو عرينة كما جاء في كتب الأحاديث 

البخاري ومسلم وغيرهما.
فاَجْتـوََوْا  عُرَيـنَْةَ  أوَْ  عُكْلٍ  مِنْ  أنُاَسٌ  قَدِمَ  قاَلَ:  مَالِكٍ  بْنِ  أنََسِ  عَنْ  قِلَبةََ  أبَِي  "عَنْ 
الْمَدِينَةَ فأََمَرَهُمْ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم بلِِقَاحٍ وَأَنْ يَشْرَبوُا مِنْ أبَـوَْالِهَا وَألَْبَانهَِا فاَنْطلََقُوا فـلََمَّا صَحُّوا 
قـتَـلَُوا راَعِيَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَاسْتَاقُوا النّـَعَمَ فَجَاءَ الْخَبـرَُ فِي أوََّلِ النّـَهَارِ فـبَـعََثَ فِي آثاَرهِِمْ 
فـلََمَّا ارْتـفََعَ النّـَهَارُ جِيءَ بِهِمْ فأََمَرَ فـقََطَعَ أيَْدِيـهَُمْ وَأرَْجُلَهُمْ وَسُمِرَتْ أَعْيـنُـهُُمْ وَألُْقُوا فِي 
الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَ يُسْقَوْن، قاَلَ أبَوُ قِلَبةََ فـهََؤُلَءِ سَرَقُوا وَقـتَـلَُوا وكََفَرُوا بـعَْدَ إِيمَانهِِمْ 
وَحَارَبوُا اللَّهَ وَرَسُولَهُ" )صحيح البخاري, كتاب الوضوء(. وإنما عوملوا هذه المعاملة 
في  الرعاة، كما جاء  مع  الشيء  نفس  عملوا  بل لأنهم  ارتداد  القاسية لا لأجل 
صحيح مسلم. وفي اللمعات على هامش أبي داؤد: إنما فعل صلى الله عليه وسلم قصاصًا لأنهم 
كذلك فعلوا مع الرعاة فإنه قد روي انهم سملوا أعين الرعاة وقطعوا أيديهم وأرجلهم 
وغرزوا الشوك في ألسنتهم وأعينهم حتى ماتوا. وهؤلاء كانوا مصداق الآية: * إِنَّمَا 
جَزاَءُ الَّذِينَ يُحَاربِوُنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الَْرْضِ فَسَادًا أَنْ يـقَُتّـَلُوا أوَْ يُصَلَّبُوا...*  

)المائدة: 34(، إلى آخر الآية.
الرابع: قد استشهد الخطيب في رقم )3( الصفحة 6 بالحديث: 

"لَ يَحِلّ دَم اِمْرئٍِ مُسْلِم إِلَّ بإِِحْدَى ثَلَث: النّـَفْس باِلنّـَفْسِ, وَالثّـَيِّب الزَّانِي, وَالتَّاركِ 
لِدِينِهِ الْمُفَارقِ للِْجَمَاعَةِ".



216

)1( "عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قاَلَ: لَ يَحِلُّ دَمُ امْرئٍِ مُسْلِمٍ إِلَّ بإِِحْدَى ثَلَثِ 
مِنْ  يَخْرجُُ  رَجُلٌ  أوَْ  فـيَـقُْتَلُ  دًا  مُتـعََمِّ رَجُلً  قـتََلَ  رَجُلٌ  أوَْ  يـرُْجَمُ  مُحْصَنٌ  خِصَالٍ زاَنٍ 
سْلَمِ يُحَارِبُ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَرَسُولَهُ فـيَـقُْتَلُ أوَْ يُصْلَبُ أوَْ يـنُـفَْى مِنْ الَْرْضِ" )سنن  الِْ

النسائي, كتاب تحريم الدم(.
)2( "عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنـهَْا قاَلَتْ قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم : لَ يَحِلُّ دَمُ امْرئٍِ مُسْلِمٍ 
يَشْهَدُ أَنْ لَ إِلَهَ إِلَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ إِلَّ بإِِحْدَى ثَلَثٍ رَجُلٌ زَنَى بـعَْدَ 
إِحْصَانٍ فإَِنَّهُ يـرُْجَمُ وَرَجُلٌ خَرجََ مُحَاربِاً للَِّهِ وَرَسُولهِِ فإَِنَّهُ يـقُْتَلُ أوَْ يُصْلَبُ أوَْ يـنُـفَْى مِنْ 

الَْرْضِ أوَْ يـقَْتُلُ نـفَْسًا فـيَـقُْتَلُ بِهَا" )سنن أبي داوود, كتاب الحدود(.
)3( حدثني أبو قلابة )في حديث طويل(: "فـوََاللَّهِ مَا قـتََلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم أَحَدًا قَطُّ 
إِلَّ فِي إِحْدَى ثَلَثِ خِصَالٍ رَجُلٌ قـتََلَ بِجَريِرَةِ نـفَْسِهِ فـقَُتِلَ أوَْ رَجُلٌ زَنَى بـعَْدَ إِحْصَانٍ 
سْلَمِ" )صحيح البخاري, كتاب الديات(. أوَْ رَجُلٌ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَارْتَدَّ عَنْ الِْ

سْلَمِ إِلَّ رَجُلٌ زَنَى بـعَْدَ  )4( عن أبي قلابة.... "مَا عَلِمْتُ نـفَْسًا حَلَّ قـتَـلُْهَا فِي الِْ
إِحْصَانٍ أوَْ قـتََلَ نـفَْسًا بِغَيْرِ نـفَْسٍ أوَْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ صلى الله عليه وسلم " )صحيح البخاري, 

كتاب تفسير القرآن(.
ومقرر في أصول الفقه أن المطلق يُحمل على المقيد إذا كانا في حكم واحد )نور 
الأنوار في شرح المنار( والخلاصة أن هذه الروايات كلها تدل على أن قتل المرتد 
الروايات  قومه وأن  السيف ومحاربة  رفعه  بل لأجل  الدين  تبديله  لم يكن لأجل 

المطلقة كلها مقيدة بشرط المحاربة.8 
اقرأوا الحديث الثالث الذي ذكر فيه قيد المحاربة وقد أقسم الراوي بأن رسول الله 

صلى الله عليه وسلم ما قتل أحدًا إلا في إحدى ثلاث خصال.
وكذلك الحديث الذي ذكره مفتي الحنابلة، من بدل دينه فاقتلوه، فهو إما أن 
نصه:  ما  الثاني  الجزء  القدير  فتح  في  مذكور  هو  بالمحاربة كما  مقيدًا  نجعله 
)وكذا قوله عليه السلام من بدل دينه فاقتلوه لأنه كافر حربي بلغته الدعوة فيقتل 
8- ونظيرها ما جاء في بعض الروايات عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى ربه بفؤاده وفي بعض 
الروايات عنه مطلقًا من دون ذكر القلب أو الفؤاد يقول العلامة ابن حجر العسقلاني عن هذه الروايات ما يأتي "جَاءَتْ 
عَنْ ابِْنِ عَبَّاس أَخْبَار مُطْلَقَة وَأُخْرَى مُقَيَّدَة, فـيََجِب حَمْل مُطْلَقهَا عَلَى مُقَيَّدهَا" )فتح الباري بشرح صحيح البخاري, 

كتاب تفسير القرآن(.



217

للحال من غير استمهال(.
فسبب قتله هو لكونه حربيا لا لمحض ارتداده. وإما أن القتل لا نأخذه بمعنى 
القتل" كي يكون موافقًا لظاهر  بمعنى  قتال  النهاية. "وليس كل  الإماتة كما في 

القرآن المجيد وكذلك قال ابن الأثير في النهاية.
"ومنه حديث عمر أيضا، من دعا إلى أمارة نفسه أو غيره من المسلمين فاقتلوه أي 
اجعلوه كمن قتل ومات بأن لا تقبلوا له قولا ولا تقيموا له دعوة، وكذلك الحديث 
الآخر إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منها، أي أبطلوا دعوته واجعلوه كمن مات".

الصحابة رضوان الله عليهم وقتل المرتد
قال مؤلف كشف الأسرار في شرح المنار ما نصه: 

والخطأ  الكذب  عن  عصمتهم  عرفنا  لأنا  السلام  عليهم  الأنبياء  قلدنا  "وانما 
اتباعهم" بدلالة المعجزة..... وقد فقدت هذه الدلالة في غيرهم فلا يجب 

ليس  الصحابي  قول  لأن  الصحابي  نقلد  لا  الله:  رحمه  الشافعي  قال  ولذلك 
السلام. وقال  عليه  قوله كالنبي  الى  الناس  لدعا  قوله حجة  لو كان  إذ  بحجة 
الخطأ  احتمال  في  متساويان  غيره  واجتهاد  "واجتهاده  الأقمار:  قمر  مؤلف 
الصحابي  أن  بالقياس فيجوز  فيما يدرك  لعدم عصمته فلا يكون حجة، وهذا 
أفتى به بخبر ظنه دليلا ولا يكون كذلك، فمع جواز أن لا يكون دليلا  إنما 

كيف يلزم غيره؟ فلا يكون حجة".
وفي نور الأنوار: 

من  أولى  أحدهم  وليس  بعضًا  منهم  أحد  يقلد  لا  الله:  رحمه  الشافعي  "قال 
الآخر فتعيّن البطلان". فلو ثبت على سبيل الفرض بأن صحابيًّا قتل مرتدًا لا 

فعله حجة شرعية. يتخذ 
قتال أبي بكر الصديق رضي الله عنه مع المرتدين

لأجل  خلافته  زمن  في  المرتدين  يقاتل  لم  عنه  الله  رضي  الصدّيق  أن  واعلموا 
المسلمين  وقتلهم  الإسلامية  الحكومة  ضد  بالثورة  وقيامهم  لبغيهم  بل  ارتدادهم 



218

وحرقهم في النار، وأن عدم أداء الزكاة التي كانت حقًا للحكومة، معناه قيامهم في 
وجه الحكومة كما يظهر لكم من الأقوال الآتية:

1- وإنما قاتل الصديق رضي الله عنه مانعي الزكاة لأنهم امتنعوا بالسيف وناصبوا 
الحرب للأمة )عيني الجزء 11(.

الله عنه يطلب منه أن يسمح له  2- أن أسامة أرسل عمر إلى أبي بكر رضي 
بالرجوع إلى المدينة للسبب الآتي: "وقال إن معي وجوه الناس وجلّتهم ولا آمن 

على خليفة رسول الله والمسلمين أن يتخطفهم المشركون".
3- وبعد أن سافر الجيش حاصرت القبائل الباغية المدينة وكان أول من صادم 

عبس وذبيان فعاجلوه فقاتلهم قبل رجوع أسامة. )طبري(
4- وأقبل خارجة بن حصين بن حذيفة بن بدر، وكان ممن ارتد في خيل من قومه 
إلى المدينة يريد أن يخذل الناس عن الخروج أو يصيب عزة، فأغار على أبي بكر 

ومن معه وهم غافلون. )تاريخ الخميس(.
5- قد أرسل بعض القبائل المرتدة وفودًا ليطلبوا من أبي بكر أن يعفيهم من الزكاة، 
ولكنه أبى عليهم ذلك، فلما رجعت الوفود جمع أبو بكر أهل المدينة وخاطبهم 
بقوله: "إن الأرض كافرة وقد رأى وفدهم منكم قلة وإنكم لا تدرون أليلًا تؤتون أم 
نهاراً وأدناهم منكم على بريد وقد كان القوم مائلين أن نقبل منهم ونوادعهم، وقد 
أبينا عليهم ونبذنا إليهم عهدهم فاستعدوا وأعدوا، فما لبثوا إلا ثلاثاً حتى طرقوا 

المدينة غارة مع الليل وخلفوا بعضهم بذى حسى ليكونوا لهم ردًا. )طبري(
6- فوثب بنو ذبيان وعبس على من فيهم من المسلمين وفعل ذلك غيرهم من 

المرتدين. )ابن خلدون(
7- فوثب بنو ذبيان وعبس على بعض منهم من المسلمين وقتلوهم كل قتلة وفعل 

من وراءهم فعلهم. )طبري(
8- وكان إنفاذ جيش أسامة أعظم الأمور نفعًا للمسلمين، فإن العرب قالوا لو لم 
يكن بهم قوة لما أرسلوا هذا الجيش فكفوا عن كثير مما كانوا يريدون أن يفعلوه. 

)تاريخ كامل(



219

9- ولم يقبل خالد )بعد هزيمتهم( من أحد، من أسد وغطفان ولا هوازن ولا سليم 
ولا طي إلا أن يأتوه بالذين حرقوا ومثلوا وعَدَوا على أهل الإسلام في حال ردتهم. 

)طبري. ابن خلدون تاريخ كامل بتغيير الالفاظ(
10- وارتدت ربيعة ونصّبوا المنذر بن النعمان بن المنذر وكان يسمى المغرور، 

فأقاموه ملكا كما كان القوم بالحيرة. )ابن خلدون، طبري(
فكل من يفكر في الأقوال المذكورة يعلم أن قتال أبي بكر الصديق مع المرتدين 
لم يكن لارتدادهم، بل لأسباب مذكورة من قتل وحرق وقيام ثورة ضد الحكومة 

الإسلامية فالأمر كان سياسيًا لا علاقة له بالعقيدة ومحض الارتداد.

قتل مسيلمة الكذاب
كذلك محاربة مسيلمة وقتله لم يكن لادعاء النبوة أو لاختلاف ديني بل لأمور 

السياسات لما حاربه  النبوة ولم يتدخل في  بادعاء  سياسية، ولو اكتفى مسيلمة 
أحد9  ولكن ادعاءه النبوة كان كآلة للقيام بالثورة والحصول على الحكومة كما 

يظهر من مكتوبه الذي أرسله إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ونصه ما يلي: 
"من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله، سلام عليك فإني قد أُشركت في 
الأمر معك وأن لي نصف الأرض ولقريش نصف الأرض ولكن قريشا قوم يعتدون". 

)طبري الجزء الرابع الصفحة 1849 المطبوع بالمانيا(
إن مكتوبه هذا يدل بدلالة واضحة على أنه ادّعى الملوكية ضد الحكومة الإسلامية 
ولكنه لم يكن أتى بشيء فعلا يوجب محاربته لذلك كتب إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم في 

جوابه ما يأتي: 
* إِنَّ الَْرْضَ للَِّهِ يوُرثِـهَُا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ للِْمُتَّقِينَ*  )الَأعراف: 129(. 
9- أن ابن صياد "مر به رسول الله صلى الله عليه وسلم في نفر من أصحابه منهم عمر بن الخطاب وهو غلام "فـلََمْ 
يَشْعُرْ حَتَّى ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم ظَهْرَهُ بيَِدِهِ ثمَُّ قاَلَ أتََشْهَدُ أنَِّي رَسُولُ اللَّهِ فـنََظَرَ إِليَْهِ فـقََالَ أَشْهَدُ أنََّكَ 
يِّينَ ثمَُّ قاَلَ ابْنُ صَيَّادٍ أتََشْهَدُ أنَِّي رَسُولُ اللَّهِ فـرََضَّهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم ثمَُّ قاَلَ آمَنْتُ باِللَّهِ وَرُسُلِهِ ثمَُّ قاَلَ  رَسُولُ الْمُِّ
لِبْنِ صَيَّادٍ مَاذَا تـرََى قاَلَ يأَْتيِنِي صَادِقٌ وكََاذِبٌ قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم خُلِّطَ عَلَيْكَ الَْمْرُ قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ 
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنِّي خَبَأْتُ لَكَ خَبِيئًا قاَلَ هُوَ الدُّخُّ قاَلَ اخْسَأْ فـلََنْ تـعَْدُوَ قَدْرَكَ" )صحيح البخاري, كتاب الأدب(. 
"فلو لم تكن الحرية موجودة في وقته لما اجترأ ابن صياد على قوله بأنه رسول الله وهو يعلم بأن مخاطبه ليس رئيسًا 

دينيًا فحسب بل هو ملك أيضا يقدر على مجازاته.



220

الحجر واليمامة وأخرج من هناك  النبوة بكونه حاكما على  بعد دعوى  أعلن  ثم 
ثمامة بن أثال الوالي المعين من قبل رسول الله صلى الله عليه وسلم . )تاريخ الخميس(

ثم أتفق مع سجاح الباغية وهي أيضا كانت تنوي محاربة المسلمين، وقال لها: 
آكل بقومي ونومك العرب. )الطبري(

ثم لقيه صحابيان من أهل المدينة، حبيب بن زيد وعبد الله بن وهب الأسلمي، 
فقبض عليهما وأجبرهما على الإيمان بنبوته فارتد عبد الله ولكن حبيبا لم يقبل قوله 

فقطعه إربا إربا وأحرقه في النار. )تاريخ الخميس(
وقد لحقه قوم كثيرون بعد إعلانه بكونه حاكما على تلك البلاد، فلما استفحل أمره 
أرسل أبو بكر جيشًا عظيمًا تحت قيادة خالد بن الوليد رضي الله عنه لمحاربته 
وكان مع مسيلمة أربعون ألف محارب وكانت الحرب شديدة جدا، ولم يكن رأى 
المسلمون حربا مثلها، وقد قتل فيها كثير من الصحابة وقراّء القرآن ولكن الغلبة 
كانت للمسلمين، كما كان أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الأرض لله يورثها من يشاء من 
عباده والعاقبة للمتقين. فمحاربتة وقتله لم يكن لاختلاف ديني بل لأمور سياسية 

وادعائه الحكم وإجباره الناس على قبول دعوته ليس الا.

قتل "ام قرفة"
وكذلك قتل أبو بكر رضي الله عنه مرتدة تدعى "أم قرفة" ولم يكن سبب قتلها 
أيضا الارتداد المحض بل المحاربة والتحريض ضد الحكومة كما هو مذكور في 

المبسوط الجزء العاشر: 
"وأم قرفة كان لها ثلاثون ابنًا وكانت تحرضهم على قتال المسلمين وفي قتلها 

شوكتهم". كسر 
علي رضي الله عنه والخوارج

 وكذلك قتال علي رضي الله عنه مع الخوارج لم يكن لأجل ارتدادهم بل لفظائعهم 
التي ارتكبوها لأنهم استحلوا دم كل شخص لا يعتقد معتقدهم كما هو مذكور في 

فتح الباري الجزء الثاني عشر.
"فقال لهم رضي الله عنه لكم علينا ثلاثة: أن لا نمنعكم من المساجد، ولا من 



221

رزقكم من الفيء، ولا نبدأكم بقتال مالم تحدثوا فسادًا، فخرجوا شيئًا بعد شيء 
الامتناع حتى يشهد  الرجوع فأصروا على  فراسلهم في  بالمدائن  اجتمعوا  أن  إلى 
ثم  رسوله،  قتل  فأرادوا  أيضا  راسلهم  ثم  ويتوب،  بالتحكيم  لرضاه  بالكفر  نفسه 
اجتمعوا على أن الذي لا يعتقد معتقدهم يكفر ويباح دمه وماله وأهله، وانتقلوا إلى 
الفعل فاستعرضوا الناس فقتلوا من اجتاز بهم من المسلمين، ومر عليهم عبد الله 
بن خباب الأرت وكان واليا لعلي على بعض تلك البلاد ومعه سريته وهي حامل 
فقتلوه وبقروا بطن سريته عن ولد، فبلغ عليا فخرج إليهم في الجيش الذي كان هيأه 

للخروج فأوقع بهم بالنهروان". وفي التاريخ الكامل الجزء الثالث ما نصه: 
"فاضجعوه )أي عبد الله بن خباب( فذبحوه فسال دمه في الماء، وأقبل ثلاث 
نسوة من طيء وقتلوا ثلاث نسوة من طيء وقتلوا أم سنان الصيداوية، فلما بلغ 
عليا قتلهم عبد الله بن خباب واعتراضهم الناس بعث إليهم الحرث بن مرة العبدي 
ليأتيهم وينظر عنهم، ويكتب به إليه ولا يكتم منهم، فلما دنا منهم يسألهم وطلب 
منهم أن يسلموا القتلة إليه وهو يعفو عن الآخرين فأجابوه: كلنا قتلهم وكلنا قتلهم 
وكلنا مستحل لدمائكم ودمائهم، فقاتلهم وشتت شملهم. فمقاتلة علي رضي الله 

عنه مع الخوارج لم يكن لأجل ارتدادهم والاختلاف الديني البتة.

الفقه الحنفي وقتل المرتد
الفاني والمقعد  النساء والشيخ  وإن الفقه الحنفي لا يجوز قتل كل من ارتد من 
لقتل  القتل  المحض  الارتداد  الحرب ولو كان جزاء  لعدم قدرتهم على  والأعمى 

هؤلاء أيضًا.
وقد روى العيني في شرح البخاري ما نصه: 

"وروى أبو حنيفة عن عاصم بن أبي رذين عن ابن عباس لا تقتل النساء إذا هن 
ارتددن" وفوق ذلك أن الخوارج لم يكونوا من المرتدين أيضا )قال الخطابي أجمع 
وأجازوا  المسلمين  فرق  من  فرقة  ضلالتهم  مع  الخوارج  أن  على  الإسلام  علماء 
الإسلام  بأهل  متمسكين  داموا  ما  يكفّرون  لا  وإنهم  ذبائحهم  وأكل  مناكحتهم 
)فتح الباري الجزء 12(، وفي التفسير الكبير الجزء الثالث )إن اسم المرتد إنما 



222

ولا غيرهم وخذ الأحكام من حيث أخذوا من الكتاب والسنة. )حجة الله البالغة(
لذلك حسب وصية الأئمة الكرام لما نفكر بأنفسنا في القرآن المجيد والسنة نجد 
أن حكم قتل المرتد لمحض الارتداد خطأ وأن الذين جوزوا قتل المرتد لمحض 
الارتداد قد اخطأوا في اجتهادهم، والمجتهد قد يخطيء ويصيب فإن أصاب فله 
أجران وإن أخطأ فله أجر وأن مثل خطأهم في هذه المسالة مثل خطأ الذين قالوا 
بنسخ )11٥( آية لعدم فهم معنى آية السيف الواردة في سورة التوبة وهي قوله 
تعالى: * فإَِذَا انْسَلَخَ الَْشْهُرُ الْحُرُمُ فاَقـتْـلُُوا الْمُشْركِِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ*  )التوبة: 
5(. اذ جعلوا حكمها عامًا مع أن حكمها كان خاصًا لمشركي العرب الذين حاربوا 
المسلمين ونقضوا المعاهدات، كذلك أخطأ من جوز قتل المرتد لمحض الارتداد 
ولم ينكر أن الروايات المطلقة مقيدة بقيد المحاربة وكذلك لم يراع حال الزمان 

الذي أصدر فيه ذلك الحكم.
السيف  رفع  بل لأجل  الدين  تبديله  لم يكن لأجل  المرتد  قتل  أن  الكلام  فزبدة 
والمحاربة لأن المسلم الذي كان يسكن في دار الإسلام بين المسلمين كان يعد 
ارتداده والتحاقه  الوقت كان معنى  كجندي من عسكر الإسلام ففي مثل ذلك 
بالكفار أن جندها يفر من الجيش إلى عسكر العدو للمحاربة. وأن جميع الأمم 

المتمدنة تقتل الجندي إذا انقلب مع العدو.
فعلى العلماء وحضرات المفتين أن لا يسيئوا للإسلام وتعاليمه السامية بمثل فتاويهم 
بردة الناس وجواز قتلهم، وليعلموا أننا ما دمنا نحن نعتقد بأننا مسلمون فإن نظرهم 
إلينا وتحليلهم قتلنا وسعيهم لذلك بالقول والفعل، لا يهمنا مطلقا ولا نعيره أدنى 
التفات لأن العاقبة للمتقين. ولكن الذي يهمنا هو أن لا يشوهوا حقائق الإسلام 
ويـنَُفروا الناس منه بتطبيق تعاليمه وشريعته  في زمن الحرب على زمن السلم. وإذا 
كانوا يعتقدون بأننا على الخطأ في المسائل التي ذكرتها في نشرتي إظهار الحق 
في الرد على الشيخ هاشم الخطيب منذ أربع سنين تقريبًا لكي يظهر لكافة الناس 

المخطئ من المصيب. والسلام على من اتبع الهدى.

المبشر الإسلامي
جلال الدين شمس أحمدي- حيفا

16 صفر سنة 1350ه  2 تموز 1931م



النور المبين
في الرد على

الشيخ هاشم الخطيب 
محبّ الدين

بقلم: جلال الدين شمس أحمدي

حيفا -  فلسطين



224

بسم الله الرحمن الرحيم
نحمده ونصلي على رسوله الكريم

بفضل الله ورحمته هو الناصر

قرأت في العدد 267 من مجلة الفتح بقلم محررها الشيخ محب الدين الخطيب 
مقالا تحت عنوان "خداع القاديانيين"حذا فيه حضرة الكاتب حذو من سبقه من 
أقرباء الخطباء في الرد علينا بالسباب والشتائم وقد نعت المسيح الموعود عليه 
والألقاب.  النعوت  من  ذلك  وغير  والسخيف  والمجنون  العقل  بالمختل  السلام 
السابقين  الأنبياء  مكفري  وقلد  الهذيان  هذا  مثل  الخطيب  هذى  إذا  بدع  ولا 
المستمر.  ودأبهم  الكرام  الأنبياء  عادة خصوم  والسخرية لأن هذه  الاستهزاء  في 
يقول تعالى: * وكََمْ أرَْسَلْنَا مِنْ نبَِيٍّ فِي الأولين * وَمَا يأَْتيِهِمْ مِنْ نبَِيٍّ إلا كَانوُا بِهِ 
يَسْتـهَْزئِوُنَ*  )الزخرف: 7-8(. وقال: * ياَ حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يأَْتيِهِمْ مِنْ رَسُولٍ 
إلا كَانوُا بِهِ يَسْتـهَْزئِوُنَ*  )يس: 31(. وقال: * كَذَلِكَ مَا أتى الَّذِينَ مِنْ قـبَْلِهِمْ مِنْ 
رَسُولٍ إلا قاَلُوا سَاحِرٌ أو مَجْنُونٌ*  )الذاريات: 53(. وبما أن كل إناء لينضح بما 

فيه فلذلك لا نجازيه بمثل شتمه وسبابه لأننا من قوم آدابهم:
يجزون من ظلم أهل الظلم مغفرة     ومن إساءة أهل السوء إحسانا

التي ظنها لجهله أنها تثبت كون المسيح  وإنما نكتفي بالإجابة على اعتراضاته 
الموعود عليه السلام كاذباً مفترياً على الله.

وليعلم القراء بأننا نشرنا كتبًا عديدة دعمنا فيها صدق دعوتنا بالأدلة التي لا تنقض 
والحجج التي لا تدحض، وقد كان أكثرها مثل "ميزان الأقوال" و"توضيح المرام" 
و"دليل المسلمين في الرد على اعتراضات المشايخ ونشراتهم" فلم يتمكنوا من الرد 
بهم. وكذلك  أموات لا حراك  الفشل وسكتوا كأنهم  عليها بشيء وكان نصيبهم 
في  البحث  من  يفرّ  فهو  الخطيب،  الدين  محب  الشيخ  المصرية  الفتح  محرر 
المسائل الأساسية التي ذكرتها في دليل المسلمين، مثل: وفاة المسيح، حياته، 
الموعود عليه  المسيح  النبيين صلى الله عليه وسلم وكون  بعد خاتم  نبي غير مُشرعِّ  جواز مجيء 



225

السلام صادقا في دعواه حسب المعايير والأدلة الواردة في القرآن المجيد والتي 
يعرف بها صدق المدعين بالوحي، ثم يتبجح مخاطبا إيانا بقوله: 

"الكلام بيننا وبينكم بعد الآن يجب أن يكون في الجواب على صحة نسبة هذه 
الأقوال  إلى غلام أحمد أو في نفي نسبتها إليه وفيما عدا هذا فليس بينكم وبين 

أي مسلم بحث في شيء آخر".
فاحكموا أيها العقلاء هل البراهين الساطعة والأدلة القاطعة التي ذكرناها في كتبنا 
لإثبات وفاة المسيح عليه السلام وإمكان مجيء نبيّ غير مشرع بعد محمد صلى الله عليه وسلم 
من القرآن والأحاديث يتوقف بطلانها أو صحتها على صحة نسبة الأقوال التي 

ذكرها في مقاله إلى المسيح الموعود عليه السلام أو نفي نسبتها إليه؟
نفسه  يناقض  فلماذا  قوله  في  يهزل  ولا  الحق  من  يفر  لا  الخطيب  وإذا كان 
الأمة  في  بها-  نقول  التي  التشريعية  -غير  والنبوة  الوحي  بقاء  لإنكار  بتعرضه 
المحمدية ويفر منهزما من مناقشة أدلتنا التي لا تدحض ببقائهما؟ ولا شك أنه 
متى ثبت بصورة يقينية موت المسيح عليه السلام وجواز مجيء نبي غير مشرع 
ومتى  والسلام  الصلاة  أفضل  وعليهم  عليه  والآخرين  الأولين  الأنبياء  سيد  بعد 
رائعة  في  القرآنية كالشمس  بالأدلة  السلام  عليه  الموعود  المسيح  صدق  ثبت 
أعداء  اعتراضات  أن  باطلة كما  اعتراضات خصومنا كلها  تكون  فعندئذ  النهار 
الإسلام ما لا يفهمونه من أسرار القرآن كلها باطلة أيضا. وأنا أعلم حق العلم أن 
الشيخ محب الدين الخطيب، لقصر باعه في علوم القرآن والحديث، لا يقدر 
أن يخوض غمار البحث في المسائل العلمية وإنما مقصده أن يموه على الناس 
ويلبس الحقيقة عليهم بتلك الكلمات التي  أوحى بها بعض أوليائه من شياطين 
الإنس كما ذكر الله تعالى في القرآن المجيد: * وكََذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نبَِيٍّ عَدُوًّا 
شَاءَ  وَلَوْ  غُرُورًا  الْقَوْلِ  زُخْرُفَ  بـعَْضٍ  إِلَى  بـعَْضُهُمْ  يوُحِي  وَالْجِنِّ  الإنس  شَيَاطِينَ 
رَبُّكَ مَا فـعََلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يـفَْتـرَُونَ * وَلتَِصْغَى إِليَْهِ أفَْئِدَةُ الَّذِينَ لَ يـؤُْمِنُونَ باِلْخِرَةِ 
وَليِـرَْضَوْهُ وَليِـقَْتَرفُِوا مَا هُمْ مُقْتَرفُِونَ*  )الَأنعام: 113-114( وأما اعتراضاته فهذه 
المادي لا  العالم  إلى  إلى كل الأمور نظره  ينظر  أن من  أجوبتنا عليها لا شك 



226

يكون له حظ بفهم حقائق الشريعة السمحاء.
قال: "ونسبت  السلام  الموعود عليه  المسيح  الخطيب لجهله بكتب  إن   -)1(
إلى مسيحهم أقوالا  نقلتها بنصوصها كقوله لا يستطيع عيسى أن يضع قدمه على 
منبري" مع أن هذه الألفاظ ليست نصا لما قال المسيح الموعود عليه السلام بل 

نصها في اللغة الفارسية كما يلي: 
"أينك منهم بحسب بشارات آمدم.

عيسي كجاست تابنهد يا منبرم أن راكه حق بجنت خلدش مقام داد. جون بر 
خلاف وعده برون آردازرم جون كافر ازستم باير ستدمسيح را. 

غيورئي خدا بسرش كرد همسرم". 
وترجمته. "ها قد جئت حسب البشارات فأين عيسى عليه السلام بأن يضع قدمه 
على منبري"، أي يكون هو المسيح الموعود في هذه الأمة لا المسيح الناصري 
الذي مات ولا يقدر أن يعود، وفي الثاني ذكر السبب لعدم مجيئه بأن الله تعالى 
جعل جنة الخلد مقامه فكيف يمكنه أن يخرج من الجنة خلاف وعد الله القائل 
-* وَمَا هُمْ مِنـهَْا بِمُخْرَجِينَ* - وفي البيت الثالث بما أن الكفار )أي النصارى( قد 
عبدوا المسيح ظلما وجورا فلذلك جعلتني غيرة الله مثيله ونظيره. فهل لأحد من 
العقلاء أن يفهم من هذا الكلام ما يدل على تحقير المسيح عيسى عليه السلام 

وإهانته كما يدعي الخطيب؟ اللهم حاشا وكلا.
)حينئذ  قال:  منه(  أحمد خير  فإن غلام  مريم  ابن  ذكر  )اتركوا  قوله  وبعد   )2(  
تكونون.... قليلي الأدب مع الأنبياء مثله في زعمه أنه خير من عيسى ابن مريم 

صلوات الله وسلامه عليه(.
أقول حسب قول الخطيب المذكور إذا اعتقد أحد بكون نبي أفضل من نبي يكون 
قليل الأدب مع الأنبياء وبذلك يكون الخطيب لا يعتقد بكون سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم 
أفضل من بقية الأنبياء ويعد قوله صلى الله عليه وسلم : "لو كان موسى وعيسى حيين لما وسعهما 

إلا اتباعي" تحقيرا ظاهرا لموسى وعيسى عليهما السلام.
وأما قول المسيح الموعود عليه السلام فهذا نصه:



227

ابن مريم كي ذكر كو جهورو   اس سي بهتر غلام أحمد هي
و ترجمته مع الأبيات التي قبله على التوالي هكذا:

)1( ان جاء أحمد صلى الله عليه وسلم يوهب الحياة    فما أحب هذا الاسم الذي هو أحمد
)2( يكون مئات الألوف من الأنبياء   ولكن قسما بالله إن مقام أحمد )أي رسول 

الله صلى الله عليه وسلم ( أفضل من الكل
)3( من بستان أحمد صلى الله عليه وسلم أكلنا الثمر   وإن كلام أحمد صلى الله عليه وسلم بستاني

وولده  )أي خادم محمد صلى الله عليه وسلم  أحمد  مريم   لأن غلام  ابن  ذكر  فدعوا   )3(
منه. خير  الروحاني( 

فالمسيح الموعود عليه السلام ذكر في هذه الأبيات فضل مقام رسول الله صلى الله عليه وسلم 
الذي كان الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مأمورين لاتباعه ونصرته لو وجدوا في 
زمانه وكانوا ينظرون إلى أمته بعين الغبطة وتمنى بعض منهم أن يكونوا من أمته. 
)أي  مريم  ابن  تذكرون  إذ  للمسلمين:  السلام  عليه  الموعود  المسيح  قال  ولهذا 
المحمدية؟ لأن  السماء لإصلاح الأمّة  عيسى عليه السلام( وتنتظرون نزوله من 
معنى عقيدتكم هذه أن الأمة المحمدية تحتاج إلى نبي مصلح، ولكن بما أنها 
محرومة من نعمة النبوة فإن الله يرسل لإصلاحها نبيا من أنبياء الأمة الإسرائيلية، 
ومقامه  شأنه  في  وتقدحون  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  قدر  من  تحطون  العقيدة  هذه  وفي 
العظيمين، لأن أمته لا تكون حينئذ خير الأمم بل تكون شر الأمم حيث تحتاج 
لإصلاحها إلى أنبياء الأمة الإسرائيلية، ولهذا فإن صيرورة خادم من خدام رسول 
الله صلى الله عليه وسلم مسيحا موعود لإصلاح الأمة خير من أن يكون ابن مريم مسيحا موعودا 

لإصلاح الأمة المحمدية – فافهم!.
المسيح  من  شأنا  أكبر  المحمدي  المسيح  أن  شك  فلا  الأفضلية  مسألة  أما 
الموسوي لأن خليفة محمد صلى الله عليه وسلم الذي أرسل للعالم كله أعظم من خليفة موسى 
عليه السلام الذي أرسل لأمة واحدة أي بني إسرائيل وبما أن محمدا صلى الله عليه وسلم أفضل 
من مثيله أي موسى عليه السلام، والأمة المحمدية أفضل من الأمة الإسرائيلية، 
فلا غرابة إذا كان المسيح المحمدي أكبر شأنا من المسيح الموسوي. وانظر إلى 



228

كلام ابن سيرين رحمه الله حين سئل عن مرتبة المهدي وقيل هو كأبي بكر في 
فضائله قال بل هو أفضل من بعض الأنبياء )حجج الكرامة(.

وبديهي أن الإسلام لما يتم ظهوره على الدين كله بواسطة المسيح الموعود عليه 
السلام يعلم الناس صدق أنباء رسول الله بأهمية خادمه الأعظم، وفضل أحد أفراد 
الأمة المحمدية على من اتخذه النصارى إلهًا وابن الإله، وهذا الفضل كله يعود لتأثير 
محمد صلى الله عليه وسلم وكمال دينه الذي يوصل أتباعه لأعلى درجات الكمال والصلة بالله تعالى.
بالحط من  يتهمونه  الذين  المرجفين  السلام على  الموعود عليه  المسيح  وقد رد 
شأن المسيح ابن مريم عليه السلام بقوله ما تعريبه: )وكما أني أنا المسيح الموعود 
للأمة المحمدية كان ابن مريم المسيح الموعود للأمة الموسوية لذلك فاني أحترم 
الذي أنا سميّه ومفسد كذاب من يزعم أنني لا أحترمه( )تقوية الإيمان(. ثم قال 
في ترغيب المؤمنين صفحة 19 ما نصه: )وإنا نكرم المسيح عليه السلام ونعلم 
أنه كان تقيا ومن الأنبياء الكرام( وقال في أيام الصلح صفحة 2 ما تعريبه: )نحن 
الله  نبي  السلام كان  عليه  المسيح عيسى  أن حضرة  نقبل  أن  الله  من  مأمورون 
الصادق وأن نؤمن بنبوته لذلك لا يوجد في كتاب من كتبنا لفظ واحد خلاف 

شأنه المقدس والذي يظن كهذا فهو مخدوع وكاذب(.
ونبينا  على كون سيدنا  آخر  دليل  نحن  )وعندنا  الخطيب  قال حضرة  ثم   )3(  
وحبيبنا محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وأنه لا نبي بعده1 وهذا الدليل هو أن كل من ادعى 
النبوة بعده، كان سخيفا جاهلا مختل العقل، وهل تنتظر يا جلال الدين شمس 

أحمدي سخافة أسخف من قول مسيحك المسكين:
آنجه داد است هز نبي راجام     داد أن جام رامر ابتمام

ثم قال مستهزئا: "حقا إن ذلك اليهودي الذي يدّعي أنه صاحب الجلالة ملك 
اليهود....  لا ريب أنه أكثر تواضعا وألطف طمعا من نبيكم الذي يزعم أن ما 

أعطاه الله لكل نبي واحدًا واحدًا أعطاه لغلام أحمد القادياني جملة واحدة".
1- وقد ذكرنا معنى خاتم النبيين والحديث لا نبي بعده والأدلة على إمكان مجيء نبي غير مشرع وبقاء الوحي في 
الأمة المحمدية من القرآن والأحاديث واللغة وأقوال الأئمة والعلماء الكرام في كتابنا توضيح المرام ونداء عام وكشف 

اللثام وميزان الأقوال، فليرد عليها الخطيب إن كان من رواد الحق ومن محبي محمد صلى الله عليه وسلم وتعاليمه.



229

الشعر  فُهم من  ما  أن  الفارسية  اللغة  أنه لا يخفى على كل من درس  الجواب: 
المذكور ليس صحيحًا، وأما المعنى هو أن الجام الذي أعطاه لكل نبي أعطاني 
أيضا ذلك الجام بكامله. والمراد من الجام جام الإيمان والإيقان وجام معرفة الله 

ومحبته كما قال بعد هذا البيت ببيت آخر ما نصه:
أنبياء كرجه بوده اندبسى     من بعرفان نه كمترم زكسي

أي أن الأنبياء وإن كانوا كثيرين فإني لست بأقل من أحد منهم في العرفان. فأين 
الناس؟ وإن هذا  الذي كتبه مستهزئا لإضلال  الخطيب  المفهوم من مفهوم  هذا 
الاعتراض الذي اتخذه دليلا على عدم صدق المسيح الموعود عليه السلام هو 
في الحقيقة دليل ناطق على أن مشايخ هذا الزمن، أمثال الخطيب غدوا كمشايخ 
اليهود دأبهم تحريف الكلام عن مواضعه وإلباس الحق بالباطل، ومعنى ذلك أنهم 
محتاجون إلى نبي غير مشرع بعد محمد صلى الله عليه وسلم ليرجعهم إلى الشريعة الطاهرة، حتى 
يدل على صدق  المؤمنين وهذا  المسلمين  من  ويكونوا  والتبديل  التحريف  يتركوا 

المسيح الموعود عليه السلام من حيث أراد الخطيب تكذيبه.
 )4( ثم قال: "وإن أشد من عقله اختلالا عقولكم، إذ ترونه يسرق من نبي الرحمة 
هذه  فتتجاهلون  الأخيرة،  باللبنة  البناء  إكمال  حديث  الله صلى الله عليه وسلم  عبد  بن  محمد 

السرقة وتتغابون عن معناها الأول".
وهنا سأذكر للقراء الكرام نص قول المسيح الموعود عليه السلام، يقول حضرته ما 
نصه: )وأوّلُ نبأ ظهَر من أنباءِ أمُّ الكتاب هو تنصُّرُ المسلمين وشتمهم وصَولهم 
كالكلاب كما تشاهدون. ثم ظهر نبأ المغضوب عليهم، فترى حزباً من العلماء 
ومَن تبعهم من أهل الدنيا والأمراء والفقراء كيف يستكبرون ولا يتذللون، ويراءون 
ولا يخلصون، ويقولون ما لا يفعلون، وأخلدوا إلى الأرض وإلى الله لا يتوجهون. 
ولا يؤمنون بأيام الله، ويرون آيات الله ثم ينكرون..... ولو تيسّرَ لهم قتلي لقتلوني 
ولاغتالوني لو يُسرّون مقتلي، ولكن الله خيّبهم فيما يقصدون. يمكرون كل مكرٍ 
لإعدامي، فينـزل أمرٌ من السماء فيجعل مكرهم هباءً وهم لا يعلمون. وإنّ معي قادرٌ 
لا يبرح مكاني حَفَظتَُه، ولا يبعُد مني طرفةَ عينٍ رَحْمتُه، لكن المخالفين لا يبصرون 



230

الفاتحة،  الله في  ... هذان حزبان من المغضوب عليهم وأهل الصلبان ذكَرهما 
وأشار إلى أنهما يكثرُان في آخر الزمان ويبلغان كمالهما في الطغيان، ثم يقيم ربُّ 
السماء حزباً ثالثاً في تلك الأوان، لتتمّ المشابهة بأمُّةٍ أوُلى ولتِتشابهَ السلسلتان. 
المسلمين  من  المتنصّرين  ورأيتم  الرحمن،  وعد  ما  وتمّ كلّ  الزمان،  هذا  فالزمان 
وكثرتهم، ورأيتم يهودَ هذه الأمّةِ وسيرتهم، فكان خاليًا موضعُ لبَِنةٍ أعني المـنُعَم عليه 
باللبنة الأخيرة، فأنا تلك  البناء  النبأ ويُكمِل  يتُمّ  الله أن  العمارة.. فأراد  من هذه 
اللبنة أيها الناظرون. وكان عيسى عَلَمًا لبني إسرائيل وأنا عَلَمٌ لكم أيها المفرطون. 
فسارعِوا إلى التوبة أيها الغافلون. وإني جُعلتُ فردًا أكمَلَ من الذين أنُعِمَ عليهم 
في آخر الزمان، ولا فخر ولا رياء، واللهُ فعَل كيف أراد وشاء، فهل أنتم تحاربون 
الله وتزاحمون )خطبة إلهامية(. ومعلوم أن المقصود من حديث اللبنة الوارد في 
كتب الأحاديث كون رسول الله صلى الله عليه وسلم أفضل الأنبياء وأكملهم، كما يدل عليه لفظ 
الحديث أن مثلي ومثل الأنبياء من قبلي. والمراد من قول المسيح الموعود عليه 
السلام هو كونه أكمل فرد في الأمة المحمدية من حيث حصوله على النبوة التي 
هي أعلى المراتب الروحانية التي يمكن الحصول عليها بإطاعة محمد صلى الله عليه وسلم كما 
تدل عليه الآية الكريمة: * وَمَنْ يطُِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فأَولئِكَ مَعَ الَّذِينَ أنَـعَْمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ 

دِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ*  )النساء: 70(. مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّ
)5(. ثم ذكر الخطيب ثلاث جمل من وحي أحمد المسيح الموعود عليه السلام.
فاعلموا  الكل".  فوق  رفُعت  وأريكتك  السماء  من  الكثيرة  الأرائك  "تنزلت  أ- 
الأمة  من  والأولياء  السالكون  أوتيها  التي  المقامات  الأرائك  هذه  من  المراد  أن 
المحمدية ولا شك أن مرتبة المسيح الموعود عليه السلام أكبر من مراتب سائر 
الأنبياء عليهم السلام كما قال المسيح الموعود عليه السلام في الخطبة الإلهامية 
ما نصه: )وإني على مقام الختم من الولاية، كما كان سيدي المصطفى على مقام 
الختم من النبوة(.. وليس المراد من هذا الوحي أنه أفضل الأنبياء كلهم كما أنه 
ليس المراد من العالمين في قوله تعالى: * وَأنَِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ* . والآية: * 
وَآتاَكُمْ مَا لَمْ يـؤُْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ* . كل العالمين بل المراد العالمين في زمانهم.



231

في  مثله  مجانين  "تكونون  الخطيب:  يقول  الأفلاك(.  خلقت  لما  )لولاك  ب- 
تخيله أن الله لولا غلام أحمد القادياني لم يخلق الأفلاك".

الجواب أن المسيح الموعود عليه السلام قد فسر هذا الوحي بقوله ما تعريبه: 
)في عصر كل مصلح عظيم الشأن تُخلق سماء جديدة وأرض جديدة روحانيا، 
أي تُسخَّر الملائكة لخدمة أهدافه وتُخلق على الأرض طبائع مستعدة؛ فإلى هذا 

الأمر أشير هنا.( )كتاب حقيقة الوحي(
و قال في كتابه تقوية الإيمان ما تعربيه: )ومن أجل ذلك قال سبحانه: سأخلق 
الآن سماءً جديدة وأرضًا جديدة.... فما هذه السماء الجديدة؟ وما هي الأرض 
الجديدة؟ الأرض الجديدة قلوب طاهرة يهيئها الله بيده. قلوب ظهرت من الله 
وسيظهر الله منها. والسماء الجديدة آيات  متجليات بإذنه على يد عبده ولكن 

يا للحسرة لقد أبغض الناس جلوة الله الجديدة هذه(.
وقد اتفق أولياء الأمة العارفين على أن الرجل الذي يكون فانيا في الرسول بإطاعته 
الشريف  السيد  قال  ولذلك  معاملة سيده  الأحيان  بعض  في  الله  يعامله  الكاملة 
محمد بن رسول الحسيني البرزنجي ثم المدني في كتابه الإشاعة لأشراط الساعة 

)طبع مصر، صفحة 168-169( ما نصه:
)المهدي رحمة الله كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال تعالى: * وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلَّ رَحْمَةً 

للِْعَالَمِينَ*  والمهدي يقفو أثره ولا يخطئ فلا بد أن يكون رحمة(.
فلا غرابة ولا استبعاد إذا أوحى الله إلى مثل هذا الشخص على طريق الظلية والتبعية 
لشدة علاقته بالرسول ولكونه وارثا له فانيا فيه، كلمات كان أوحي بها إلى الرسول 
المتبوع والفرق بينهما يكون كما بين الظل والأصل، ومن أجل هذا السر المكتوم 
أوحى الله إلى المسيح الموعود الذي كان بكليته فانيا في سيده محمد المصطفى 
صلى الله عليه وسلم تلك الكلمات التي كان أوحاها إلى سيده. جاء في الحديث عن عبد الله بن 
نـيَْا" )النسائي، الجزء الثاني،  عمر قال: "لَقَتْلُ الْمُؤْمِن أَعْظَمُ عِنْد اللَّه مِنْ زَوَال الدُّ
"وقيل  نصه:  ما  شرحه  في  السندي  العلامة  يقول  مصر(،  طبع   ،163 صحيفة 
المراد بالمؤمن، المؤمن الكامل الذي يكون عارفا بالله وصفاته فإنه المقصود من 



232

خلق العالم لكونه مظهراً لآيات الله وأسراره وما سواه في هذا العالم الحسي من 
لتفكيره  له ومحلا  ليكون مسكنا  له  مقصود لأجله ومخلوق  والأرض  السموات 

فصار زواله أعظم من زوال التابع".
يكون  يؤيده  والعقل  الحديث،  من  يستنبط  الذي  والمفهوم  الشرح  هذا  فحسب 
الاعتراض على هذا الوحي في غير محله لأن المسيح الموعود عليه السلام ظِلٌّ 
بحق  الوحي  هذا  من  يفهم  الذي  فالمعنى  الكامل،  بروزه  وهو  لمحمد صلى الله عليه وسلم  تام 
محمد صلى الله عليه وسلم يجب أن لا يفهم سواه بحق المجدد الأعظم وخادم محمد صلى الله عليه وسلم وتابعه 

الأكمل. ولا شك أن الله لا يعرفه العارفون إلا بواسطة أنبيائه ورسله.
لما كانت  يقين  معرفة  ربهم  الناس  يعرف  بواسطته  الذي  الكامل  الإنسان  فلولا 
الأفلاك كافية لمعرفة الخالق، وليس خلقها إلا تابعا لخلق المعرّف الحقيقي بالله 

وهم الأنبياء، فلولاهم لما خلقت الأفلاك لأن الله لا يعرّف إلّ بها.
"حينئذ  الخطيب:  قال  فيكون(  له كن  تقول  أن  شيئا  أردت  إذا  أمرك  )إنّ  ج. 

تكونون كافرين مثله باعتقاده أنّ أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون".
فالجواب أن المسيح الموعود عليه السلام لم يقل أبدا أنه أوتي التصرف المطلق في 
أشياء العالم، أو أنه قادر على إيجاد ما يريد بأمره، أو أنه إذا قال لشيء كن فيكون 
ذلك الشيء، بل ترى أن وحيه وكلامه يدلان على أن مثل هذه القدرة لله تعالى 
وحده كما يدل على ذلك وحيه المذكور في حقيقة الوحي صحيفة 105-104 
قهم تسحيقا( -معربا عن الهندية- قوم بعدوا من  )ربِّ إني مغلوب فانتصر فسحِّ
طريق الحياة الإنسانية. )إنما أمرك إذا أردت شيئا أن تقول له كن فيكون( وظاهر 
أن المخاطب في إنما أمرك هنا هو الله تعالى وبهذا الترتيب ذكر المسيح الموعود 
عليه السلام هذه الكلمات في كتابه الاستفتاء وكذلك ذكر حكاية عن الله في 
كتابه ترياق القلوب الطبعة الأولى صحيفة 91. إنما أمرنا إذا أردنا شيئا أن نقول 
له كن فيكون. ثم قال في كتابه تقوية الإيمان ما تعريبه: )وكذلك فقد شاهدت أنا 
ملكوت السماوات والأرض. أي في الأرض أيضا2 ملكوت الله أيضا. وفي الآية: 
2- وفي هذا رد على النصارى الذين يبتهلون إلى الله في صلواتهم لأن يأتي ملكوته كأن ملكوته غير موجود على 

الأرض والعياذ بالله.



233

فـيََكُونُ*  )يس: 83( أي أن الأرض  لَهُ كُنْ  يـقَُولَ  أَنْ  إِذَا أراد شَيـئًْا  أمَْرهُُ  إِنَّمَا   *
والسماوات جميعا رهينة لطاعته إذا أراد أمرا أن يقول له كن فيكون لساعته(.

فهذه العبارات كلها تدل على أن المسيح الموعود عليه السلام يعتقد أن مصداق 
"إنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون" هو الله تعالى وحده فقط.

نعم قد يخاطب بمثل هذه الألفاظ الإنسان الكامل العارف بالله أيضا وتظهر منه 
الأمور الخارقة للعادة حينما يغوص في أعماق لجج بحار الأحدية وينسلخ من 
البشرية ويكون فانيا في الله فائزا بلقائه ففي مثل هذا الحال قد تصدر منه كلمات 
مثل أنا الحق، وليس في جبتي سوى الله، وإلى هذا المقام يشير الحديث القدسي 
الوارد في البخاري: (وَمَا يـزَاَلُ عَبْدِي يـتَـقََرَّبُ إِلَيَّ باِلنّـَوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ فإذا أَحْبـبَـتُْهُ 
كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يـبُْصِرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يـبَْطِشُ بِهَا وَرجِْلَهُ الَّتِي 

يَمْشِي بِهَا.. وفي رواية لسانه الذي يتكلم به(. )صحيح البخاري، كتاب الرقاق(
وإن هذه المسألة دقيقة جدا ولا يعرف حقيقتها إلا الذين وصلوا إلى هذا المقام 
أن  الإنسان  على  ذاق عرف( ويجب  )من  يقال  أن  إلا  المقام  هذا  يناسب  ولا 
يعمل بروية ولا يتسرع بإساءة الظن في مثل هؤلاء إذ لا غرابة أن يظهر من العبد 
في مرتبة اللقاء وعند حالة التموج الروحاني الكامل أمور خارقة للعادة وتتجلى فيه 
صبغة الصفات الإلهية على طريق الظلية لشدة اتصاله بالله تعالى، وكما أن الحديد 
المحمى بالنار تصدر منه أفعال النار، مع أن النار نار والحديد حديد، فكذلك 
المصطبغ بنور الله ومحبته إذا ظهرت منه أمور خارقة تكون نسبتها لله تعالى لا 
إليه، لأنه لو حرم من تجليات ربه لحرم من آثار تلك التجليات كما يفقد الحديد 
مظاهر الحَرُور ببعده عن النار. فكما أن أمر )كن( الصادر من الله وجد النتيجة 
حالة  في  الكامل  الإنسان  من  الصادر  أمر)كن(  تخلف، كذلك  بلا  المقصودة 
التموج وكمال الاتصال بالله لا يخطئ، وهذا هو السبب الحقيقي لظهور الخوارق 
الاقتدارية من الأنبياء والأولياء الكرام. وإلى هذا المقام تشير الآية الكريمة: * وَمَا 
رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى* ، والآية: * إِنَّ الَّذِينَ يـبَُايِعُونَكَ إِنَّمَا يـبَُايِعُونَ اللَّهَ يَدُ 
اللَّهِ فـوَْقَ أيَْدِيهِمْ* . وفي مثل هذا المقام يرد الله إلى عبده التكوين كما أن عيسى 



234

عليه السلام كان يخلق الطير من الطين3، ورسول الله صلى الله عليه وسلم زاد الطعام مراراً كثيرة 
وكذلك زاد الماء، وهذا هو المقصود من قول السيد عبد القادر الجيلاني رحمه 
الله حيث قال في كتابه )فتوح الغيب( المقالة 13 ما نصه: "قال الله في بعض 
كتبه: يا ابن آدم أنا الله لا إله إلا أنا أقول للشيء كن فيكون، أطعني أجعلك تقول 
للشيء كن فيكون، وقد فعل ذلك بكثير من أنبيائه وأوليائه وخواصه من بني آدم".
ثم يقول في المقالة 16 ما نصه: )واتقوا الله ويعلمكم الله، ثم يرد عليك التكوين 

فتكون بإذنه الصريح الذي لا غبار عليه(.
ولا يستنتج أحد من الجهلاء من هذا القول أنه يمكنه أن يكون أحد شريكا لله 
في صفة من صفاته، حاشا وكلا، لأن الله منزه عن أن يكون أحد شريكا له في 
ذاته أو صفاته وإنما يحصل للإنسان الكامل التشارك الإسمي أو اللفظي فحسب، 
وكما أن الله سميع وبصير كذلك قال الله عن الإنسان: * فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيراً*  
)الإنسان: 3(. فهذا التشارك من حيث اللفظ فقط، لا من حيث الكيفية والكمية 
وكذلك التكوين والتصرف بأمر )كن( مما يعطيه الله إلى بعض أنبيائه وأوليائه، 
والذي أشار إليه السيد عبد القادر الجيلاني رحمه الله لا يكون مثل تصرف الله 

تعالى وتكوينه في كيفيته وكميته.
وثانيا.. إن العارف بالله عندما تظهر منه الخوارق يكون تحت تصرف الله تعالى 
كالميت في يد الغاسل، فإذا خوطب أحد من الأنبياء والأولياء بكلمات تختص 
بذات الله تعالى مثل: )إن أمرك إذا أردت شيئا أن تقول له كن فيكون(.. لا تكون 
إلا بمعنى القضية الشرطية المهملة التي تكون في قوة القضية الجزئية كما ورد في 
شرح أبي لصحيح مسلم الجزء السابع في شرح حديث إذا أحب الله عبدا وضع 
له القبول: "إنما هي مهملة في قوة الجزئية، فالمعنى قد يكون إذا أحب الله عبدا 
وضع له القبول، وإنما كانت مهملة لأن إذا وإن إهمال في الشرطية على ما تقرر 

في علم المنطق.
وإنني أعتقد أن جوابي هذا فيه كفاية لكل رجل فتح الله على بصيرته وتعمق في 
3- وأن خلق عيسى عليه السلام لم يكن كخلق الله تعالى كما قال وهي أن طير عيسى عليه السلام كان يطير ما دام 

الناس ينظرون إليه فإذا غاب عن أعينهم سقط ميتا، وللآية معنى آخر.



235

العظام،  والمجددين  وأوليائه  الله  أنبياء  وصفات  السماوية  الشرائع  أسرار  درس 
نوره  عن  والمحجوبون  الأزلي  المحبوب  دار  فناء  عن  البعيدون  العلماء  وأما 
وتكذيب  الأبرار  هؤلاء  تكفير  دأبهم  الذين  الخطباء  المشايخ  أمثال  وتجلياته، 
أولياء الله الكرام عند مجيئهم، مكتفين بالاعتقاد بمن سبق، اعتقاد وراثة وتقليد 
لا اعتقاد علم ومعرفة ودراية، فلا شك أنهم يزدادون مرضا على مرضهم وضلالا 

على ضلالهم أعاذنا الله من شر فتنتهم آمين.
ومن سنة الله المستمرة التي لن تجد لها تحويلا أنه تعالى يوحي إلى أنبيائه كلمات 
من قبيل المتشابهات أيضا كما ذكر في القرآن المجيد: * هُوَ الَّذِي أنَـزَْلَ عَلَيْكَ 
فِي  الَّذِينَ  فأََمَّا  مُتَشَابِهَاتٌ  وَأُخَرُ  الْكِتَابِ  أمُُّ  هُنَّ  مُحْكَمَاتٌ  آياَتٌ   مِنْهُ  الْكِتَابَ 
قـلُُوبِهِمْ زَيْغٌ فـيَـتََّبِعُونَ مَا تَشَابهََ مِنْهُ ابتِْغَاءَ الْفِتـنَْةِ وَابتِْغَاءَ تأَْوِيلِهِ*  )آل عمران: 8(. 
كذلك كان يوجد في وحي المسيح عليه السلام كلام من قبيل المتشابهات، مثل 
المحكمات  يتركون  اليهود  مشايخ  وكانت  وغيرها  الله  وكلمة  الله  وروح  الله  ابن 
علماء  يعمل  عليهم كما  الحقيقة  وإلباس  الناس  المتشابهات لإضلال  ويأخذون 
اليوم تجاه الأحمدية، وكما ينظر أعداء الإسلام إلى القرآن المجيد يتعامون عن 
محكم بيناته وصريح آياته ويتمسكون بما تشابه منه يعترضون عليه وكان علماء 
اليهود يقولون بحق المسيح عليه السلام.. انظروا إنه يدعي الألوهية ويجدف على 
الله.. كما ورد في الإصحاح العاشر من إنجيل يوحنا ما نصه: "فـتَـنََاول الْيـهَُودُ أيضا 
حِجَارَةً ليِـرَْجُمُوهُ. أَجَابـهَُمْ يَسُوعُ: أَعْمَالً كَثِيرَةً حَسَنَةً أرََيـتُْكُمْ مِنْ عِنْدِ أبَِي. بِسَبَبِ 
أي عَمَل مِنـهَْا تـرَْجُمُوننَِي؟ أَجَابهَُ الْيـهَُودُ قاَئلِِينَ: لَسْنَا نـرَْجُمُكَ لَأجْلِ عَمَل حَسَنٍ، 
بَلْ لَأجْلِ تَجْدِيفٍ، فإَِنَّكَ وَأنَْتَ إنسان تَجْعَلُ نـفَْسَكَ إِلهًا أَجَابـهَُمْ يَسُوعُ:  ألَيَْسَ 
مَكْتُوباً فِي ناَمُوسِكُمْ: أنَاَ قـلُْتُ إِنَّكُمْ آلِهَةٌ؟... إلخ" فالمسيح عليه السلام أجابهم 
الأنبياء  في حق  في كتبكم  استعملت  قد  منها  أعظم  بل  الألفاظ  مثل هذه  بأن 

والأولياء، فكيف تتهمونني بادعاء الألوهية من قولي أنني ابن الله.4
4- وقد قال المحققون من علماء الأمة أن لفظ الابن في الإنجيل استعمل بمعنى المحبوب كما صرح به الشاه ولي 
الله المحدث الدهلوي في كتابه الفوز الكبير في أصول التفسير وقال الإمام فخر الدين الرازي في تفسيره )والأقرب 
عندي أن يقال لعله ذكر لفظ الابن في الإنجيل على سبيل التشريف كما ورد لفظ الخليل في حق إبراهيم على سبيل 
التشريف( وكذلك كتب الإمام ابن تيمية في كتابه الجواب الصحيح أن مصداق النبأ الوارد في تثنية الإصحاح 33 »جَاءَ 



236

ضروريا  لذلك كان  الموسوي  للمسيح  مثيلا  المحمدي كان  المسيح  أن  وبما 
بينه  المشابهة  تتم  لكي  المتشابهات  قبيل  من  أيضا كلمات  في وحيه  توجد  أن 
الكلمات  تلك  المشايخ  يتخذ  أن  أيضا  ضروريا  وكان  الموسوي،  المسيح  وبين 
مشايخ  اتخذها  عليهم كما  الحقيقة  وإلباس  الناس  وسيلة لإضلال  المتشابهات 

اليهود في زمن عيسى عليه السلام. 
يغربن  )لا  تعريبه:  ما  البلاء  دافع  في كتابه  السلام  عليه  الموعود  المسيح  يقول 
عن بالكم بأن الله تعالى منزه عن الأبناء لا شريك له ولا ولد ولا يحق لأحد أن 
يقول بأنني إله أو ولد الإله... ولكن مع ذلك يوجد في كلامه أمور كثيرة من 
قبيل المتشابهات فاتقوها لكي لا تهلكوا باتباعها، ومن المحكمات ما أوحى 
إله واحد  إلهكم  إنما  إليّ  أنا بشر مثلكم يوحى  إنما  إلي في شأني: -قل  الله 

والخير كله في القرآن-(.
ثم يقول في كتابه الوصية ما تعريبه: )يا من يملكون السمع.. أنَصِتوا! ماذا يريد الله 
منكم؟ إنما يريد أن تكونوا له وحده. لا تشركوا به أحدا.. لا في السماء.. ولا في 
الأرض. إن إلهنا هو ذلك الإله الذي هو حيٌّ الآن أيضا كما كان حيًّا من قبل، 
ويتكلم الآن أيضا كما كان يتكلم من قبل، ويسمع الآن أيضا كما كان يسمع من 
قبل. إنه لظَنٌّ باطل أنه -عز وجل- يسمع الآن ولكنه لم يعد يتكلم. كلا، بل إنه 
يسمع ويتكلم أيضًا. إن صفاته كلها أزلية أبدية، لم تتعطل منها صفة قط، ولن 
تتعطل أبدًا. إنه ذلك الأحد الذي لا شريكَ له ولا ولدَ ولا صاحبة. وإنه ذلك الفريد 
الذي لا كفوَ له، والذي ليس كمثله أحد متفرد في صفاته، والذي ليس له ندّ. ولا 

شريك له في صفاته، ولا تتعطل قوة من قواه.(
الرَّبُّ مِنْ سِينَاءَ، وَأَشْرَقَ لَهُمْ مِنْ سَعِيرَ، وَتَلْألَأ مِنْ جَبَلِ فاَراَنَ« هو محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم فلفظ الرب 

استعمل في حق نبينا محمد صلى الله عليه وسلم على طريق المجاز والاستعارة.
ومثل ذلك قول المسيح الموعود عليه السلام )إني أعطيت صفة الإفناء والإحياء من الرب الفعال( وقد سألني عن معنى 
ذلك أحد الناس بأدب ولطف لا بإنكار وعنف كما يفعل الخطيب وجوابه: أنه ليس المراد من قوله هذا أنه شريك لله 
في صفاته الإفناء والإحياء، حاشا وكلا، وقد أعطي ذلك من قِبَل الله. وإنما المراد كما ذكر حضرته بقوله "أري قوما 
جلالا وقوما آخرين جمالا وبيدي حربة أبيد بها عادات الظلم والذنوب وفي الأخرى شربة أعيد بها حياة القلوب. فأس 
للإفناء. وأنفاس للإحياء. أما جلالي فبما قصد كابن مريم استيصالي. وأما جمالي فبما فارت رحمتي كسيدي أحمد 

لأحيي قوما غفلوا عن الرب المتعالي".)الخطبة الهامية(



237

المحكمات،  المتشابهات خلاف  الوحي  يفسر كلمات  أن  لأحد  يجوز  لا  ثم 
ولذلك لا يجوز لأحد أن يفسر الآيات القرآنية: * وَمَا رَمَيْتَ إذ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ 
رَمَى* ، وآية: * إِنَّ الَّذِينَ يـبَُايِعُونَكَ إنما يـبَُايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فـوَْقَ أيَْدِيهِمْ* ، وآية: 
اللَّهِ* ، خلاف  رَحْمَةِ  مِنْ  تـقَْنَطوُا  أنَـفُْسِهِمْ لَ  أَسْرَفُوا عَلَى  الَّذِينَ  عِبَادِيَ  ياَ  قُلْ   *
المحكمات قائلا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم )ونعوذ بالله من ذلك( كان يدعي الألوهية! 
خَيـرُْ  وَاللَّهُ  اللَّهُ  وَمَكَرَ  وَمَكَرُوا   * الآية:  من  يستدل  أن  لأحد  يجوز  لا  وكذلك 
الْمَاكِريِنَ* ، والآية: * اللَّهُ يَسْتـهَْزئُِ بِهِمْ* ، والآية: * نَسُوا اللَّهَ فـنََسِيـهَُمْ* .. على 
كون الله تعالى مكارا ومستهزئا بالناس ويعتريه النسيان. لأن هذه المعاني مخالفة 
المتشابهات  يتبعون  زيغ  قلوبهم  في  الذين  ولكن  المحكمات  الآيات  لمعاني 
يعلم  الناس، ولكن سوف  الفتنة وإضلال  ابتغاء  المحكمات  النظر عن  ويغضون 

الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون.

مسألة الجهاد
)6( ثم قال الخطيب ما نصه: "إن مسيحكم اعتدى على ركن من أركان شريعة نبينا 
فزعم أنه نسخه بشريعته الكاذبة"5 وقال: "وقلتم معه أن الجهاد هو الدعوة إلى القاديان"!

5- على الخطيب أن يشترك معي بالقول -ألا لعنة الله على الكاذبين- لأن المسيح الموعود عليه السلام لم يدعّ 
أبدا بأنه جاء بشريعة جديدة، ولقد كان الخطيب بغنى عن هذا الافتراء لو تدبر كتابنا الذي أرسلناه إليه وأعني )دليل 
المسلمين(، ما نقلته فيه من أقوال المسيح الموعود عليه السلام لا يدع مجالا لتخرص المتخرصين. وإن مثل قوله هذا 
قوله أيضا وقول قريبه الشيخ هاشم الخطيب وابنه الشيخ رشيد عن السيد منير الحصني أنه طالب عيش كأن المشايخ 
الخطباء أخذوا على عهدتهم ويا للأسف نشر الكذب والزور والأراجيف في البلاد العربية. وقد كتب أيضا الشيخ محمد 
بدر الدين الخطيب الذي كنت أظنه من خطباء الشام في جريدة البلاغ المصرية الصادرة في 23 ربيع الثاني ما نصه: 
)يمرح بين مصر وسوريا وفلسطين شيخ هندي اسمه جلال الدين أو شرف الدين لا أدري - أنظروا إلى معرفته بأحوال 
الجماعة... وكلما دخل بلدة آمن على يديه أربعة أو خمسة واستلموا بضعة جنيهات مباركات حتى إذا غادرها غادروا 
هم الهند ومسيحها ومبشره الكريم إلا واحدا من أهل دمشق يتبعه وقد أصبح من الحواريين إلخ....( فليعلم أعداء الحق 
كلهم أن الحق يعلو ولا يعُلى عليه وأنه ليس بإمكان أحد أن يطفيء نور الله بفمه وترهاته! كلا، إن الله يتم نوره ولو كره 
المنكرون- وإذا كنتم صادقين أيها الخطباء فانشروا بين الناس الألفاظ المذكورة في الصفحة السابعة والثامنة من كتابي 

دليل المسلمين قائلين -لعنة الله على الكاذبين- فهل أنتم قائلون؟.
وإن السيد منير الحصني رد على الشيخ محمد بدر الدين الخطيب فلم ينشر البلاغ رده شأن جميع الجرائد والمجلات 
في موقفها تجاه الأحمديين اليوم. وقد جاء في رد الحصني عليه ما يلي: )ولو أن حضرة الكاتب اقتصر على الطعن 
بالأحمدية من جهة صدقها وعدمه لعذرناه لجهله بها -وإن كان الحق لا يعذر أحدا يرسل القول جزافا بلا تثبيت 



238

فالجواب لقد قال مثله الشيخ رشيد رضا في مجلة المنار أن مسيحهم القادياني 
وإني  البهائية.  الشريعة  أحكام  من  نسخ  وقد  أيضا:  وقال  مطلقا.  الجهاد  نسخ 
أجيب على ذلك بالرد الذي أرسله السيد منير الحصني المحامي إلى الشيخ رشيد 
المنصفين،  المحققين  لينشره في مجلته ويسمع جوابه عليه كما هي عادة  رضا 
ولكن الشيخ رشيد رضا لم ينشره لأمر في نفسه وهذا هو الرد بنصه فليتدبره كل 

مسلم عاقل منصف:
)إن المسيح الموعود عليه السلام لم ينسخ من أحكام الشريعة شيئا مطلقا وكل ما 
قاله أو أمر به كان طبق أوامر الشريعة الغراء، وأن قوله هو القول الفصل الذي يطابق 
روح الشريعة الإسلامية، وقد وصفه سيده المصطفى عليه الصلاة والسلام بالحكم 
العدل، وأن تمسكه وتمسك جماعته بأوامر الشريعة قولا وفعلا وتبشيرهم في أنحاء 
العالم فقط لرفع لواء الإسلام وإظهار صدق المصطفى عليه الصلاة والسلام لأعظم 
شاهد على إخلاصهم وقوة إيمانهم، بقول أحمد المسيح الموعود عليه السلام في 

كتابه مواهب الرحمن ما نصه:
)ولا ناسخَ لكتابه ووصيته، ولا مبدِّلَ لكلمته، ولا قَطْرَ كمُزْنتِه. ومن خرج مثقالَ ذرةّ 
من القرآن، فقد خرج من الإيمان. ولن يفلح أحد حتى يتّبع كلَّ ما ثبت من نبينا 

المصطفى، ومن ترَك مقدار ذرة من وصاياه فقد هوى.(
فكيف تقول من بعد هذا أنه نسخ من الشريعة الجهاد؟ إن المسيح الموعود لم 
ينسخ  الجهاد الذي أمر به القرآن المجيد بل لا يعتقد بالمنسوخ مطلقا لأن القرآن 

وتحقيق- وأما أن نعذره على الافتراء والتخرص فهذا لا يسمح به الدين الحنيف وهو شيخ من أهله، ولا الأدب الذي 
تتحلى به كرامة الصحافة وشرف المهنة والأمانة في نقل الأخبار. يقول عن السيد جلال الدين المبشر الإسلامي في 
الديار العربية ما نصه: "كلما دخل بلدة آمن على يديه أربعة أو خمسة واستلموا بضعة جنيهات مباركات حتى إذا 
غادر هو غادروا هم بدورهم الهند ومسيحها ومبشره الكريم" فهل لحضرة الشيخ الخطيب أن يبرهن على صدقه بهذا 
القول فيأتي لنا بواحد وبواحد فقط من الأربعة أو الخمسة من أية بلدة دخلها الأستاذ السيد جلال الدين وأعطاه ولو 
جنيها واحدا من الجنيهات التي يباركها الشيخ؟ قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين. إن الأمر الحق هو أن الأحمديين 
يتبرعون لصندوق الجماعة، وأن أركان الإسلام الخمسة ومن ضمنها الزكاة لا يقوم بها أحد من فرق المسلمين اليوم 
سوى الجماعة الأحمدية، وأن حيفا نفسها وهي بلدة الخطيب يبني أهل الكبابير بقريتهم فيها مسجدا في الكرمل وهم 

كلهم أحمديون سوى شخصين أو ثلاثة أشخاص فقط.



239

عنده كامل ثابت الأحكام إلى يوم القيامة لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه 
ولكن الجهاد بمعنى القتال دفاعا عن الذين قالوا أنه لا يجوز في هذا الزمان لوجود 
الحرية الدينية ولعدم وجود الشروط التي توجب الجهاد على المؤمنين. وأن الأمن 
الذي يطلبه الدين من تابعيه هو تعريف الخلق بخالقهم وإظهار صدق دينهم فإذا 
وجدت الحرية الدينية فأية حاجة لسل السيف وإكراه الآخرين ومحاربتهم؟ ويظهر 

اعتقاد الأحمديين بالجهاد لكل من قرأ عبارات المسيح الموعود الآتية:
قال حضرته في كتابه تقوية الإيمان ما تعريبه:  )يعترض علي بعض الجهلة كما 
اعترض علي صاحب المنار أيضا ويقولون إني أسكن في المملكة البريطانية فلهذا 
أمنع الجهاد. ألا يفكر هؤلاء الجهال أنني لو كنت مبتغيا مرضاة هذه الحكومة 
فما بالي أقول مرة بعد أخرى أن عيسى بن مريم نجا من الصليب ومات في كشمير 
حتف أنفه ولم يكن إلهًا ولا ولد الإله؟ أفلا يكرهني الإنكليز المتعصبون من أجل 
قولي ذلك؟ ألا فاسمعوا أيها الجاهلون إني لست متملقا للحكومة البريطانية وإنما 
الدينية ولا  التي لا تتصرف بشيء في دين الإسلام وشعائره  الحكومة  أن  الحق 
تشهر السيف لنشر دينها حرام مع مثلها القتال الديني في شريعة القرآن المجيد 

وذلك لأنها أيضا لا تتوسل بالجهاد الديني."
وكذلك قال في كتابه الهدى والتبصرة لمن يرى ما نصه: )وإن الوقت وقت إراءة 
الآيات، لا زمان سلِّ المرهفات، ولا سيفَ إلا سيف الحجج والبيّنات، فلا شك 
الجهلات، ولا إكراه في  مِن أشنع  الدين في هذه الأوقات،  الحرب لإعلاء  أن 

الدين كما لا يخفى على ذوي الحصاة.(
ومعلوم أن أول آية نزلت في إذن القتال هي: * إِنَّ اللَّهَ يدَُافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لَ 
يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ * أذُِنَ للَِّذِينَ يـقَُاتـلَُونَ بأِنَّـَهُمْ ظلُِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرهِِمْ لَقَدِيرٌ 

* الَّذِينَ أخُْرجُِوا مِنْ دِياَرهِِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إلا أنَْ يـقَُولُوا ربَّـُنَا اللَّهُ*  )الحج: 41-39(.
وروى البُخاري: أَنَّ رَجُلً أتى ابْنَ عُمَرَ فـقََالَ ياَ أبَاَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ مَا حَمَلَكَ عَلَى 
أَنْ تَحُجَّ عَامًا وَتـعَْتَمِرَ عَامًا وَتـتَـرُْكَ الْجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَقَدْ عَلِمْتَ مَا 
رَغَّبَ اللَّهُ فِيهِ قاَلَ ياَ ابْنَ أَخِي بنُِيَ الْسلام عَلَى خَمْسٍ إِيمَانٍ باِللَّهِ وَرَسُولهِِ وَالصَّلَةِ 



240

الْخَمْسِ وَصِيَامِ رَمَضَانَ وَأدََاءِ الزَّكَاةِ وَحَجِّ الْبـيَْتِ قاَلَ ياَ أبَاَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ألا تَسْمَعُ 
بـيَـنْـهَُمَا فإن  فأََصْلِحُوا  اقـتْـتَـلَُوا  الْمُؤْمِنِينَ  مِنْ  وَإِنْ طاَئفَِتَانِ  اللَّهُ فِي كِتَابِهِ *  مَا ذكََرَ 
بـغََتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْخرى فـقََاتلُِوا الَّتِي تـبَْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أمَْرِ اللَّهِ*  والآية: * 
وقاَتلُِوهُمْ حَتَّى لَ تَكُونَ فِتـنَْةٌ* ، قاَلَ فـعََلْنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم وكََانَ الْسلام 
قلَِيلً فَكَانَ الرَّجُلُ يـفُْتَنُ فِي دِينِهِ إِمَّا قـتَـلَُوهُ وإما يـعَُذِّبوُنهَُ حَتَّى كَثـرَُ الْسلام فـلََمْ تَكُنْ 

فِتـنَْةٌ. )صحيح البخاري, كتاب تفسير القرآن.( 
يظهر من الآية الكريمة ومن قول ابن عمر رضي الله عنهما أن الجهاد لا يكون 
فرضا إلا إذا وجد الإكراه والجبر في الدين، وإذا أراد أحد اعتناق الإسلام يعرض 
للقتل أو التعذيب، ولا يعطيه أعداؤه الحرية في الدين لإتيان أوامر الشريعة على 
وجهها، وعندما يكون الجهاد فرضا لا يجوز حينذاك للمسلمين إلا أحد أمرين إمّا 
الجهاد وأما الهجرة من تلك الديار إلى مملكة أخرى توجد بها الحرية المطلقة 
في الأمور الدينية حسب قوله تعالى: * ألََمْ تَكُنْ أرَْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فـتَـهَُاجِرُوا فِيهَا*  
)النساء: 98(، وقد أجاب المسيح الموعود عليه السلام على اعتراض قسيس على 
الإسلام بأنه يأمر بقتل الكفار واستعمال القوة والسيف لإدخال الناس في الإسلام 
ما نصه: )وأما ذكر هذا الواشي قصة جهاد الإسلام وتظنّى أن القرآن يحث على 
الجهاد مطلقا من غير شرط من شرائط، فأي زور وافتراء أكبر من ذلك إن كان 
أحد من المتدبرين؟ فليعلم أن القرآن لا يأمر بحرب أحد إلا الذين يمنعون عباد 
الله أن يؤمنوا به ويدخلوا في دينه ويطيعوه في جميع أحكامه ويعبدوه كما أمروا، 
والذين يقاتلون بغير حق ويخرجون المؤمنين من ديارهم وأوطانهم ويدخلون الخلق 
في دينهم جبرا وقهرا ويريدون أن يطفئوا نور الإسلام ويصدون الناس من أن يُسلموا 
أولئك الذين غضب الله عليهم ووجب على المؤمنين أن يحاربوهم إن لم يفقهوا(.
وخلاصة القول أن المسيح الموعود عليه السلام لم ينسخ أمر الجهاد من الشريعة، 
بل قال طبق أوامر الشريعة بأن لا نحارب باسم الدين من لا يحاربنا باسم الدين، 
وأن حرية القول موجودة اليوم في العالم، وعلى المسلمين فرض أكبر من القتال 
ومن أجله نزلت الشريعة وقد أهمله المسلمون بأجمعهم سوى الأحمديين وأعني 



241

الجهاد الكبير والأكبر وهو إصلاح النفس والتبشير الديني في أنحاء العالم والدعوة 
إلى الله خالق كل شيء.

هل حصلت مباهلة بين الشيخ ثناء الله
وبين المسيح الموعود عليه السلام؟

7. ثم قال الخطيب: "هل صحيح ما نُسِب إلى نبيهم من المباهلة مع مولانا ثناء 
الله في شهر ربيع الأول سنة 1325 هــ فكانت نتيجتها أن الله عز وجل أهلك 
الكذاب المفتري ولا يزال مولانا ثناء الله متمتعا بعفو الله وعافيته". ثم قال: "لا 
تبحثوا بعد الآن في مسألة رفع المسيح بن مريم أو وفاته ولكن ابحثوا في موت 

مسيحكم وأن موته كان علامة من الله على كذبه واستجابة من الله لابتهاله".
وقد نشر الشيخ رشيد رضا في مجلة المنار شيئًا من هذا القبيل للشيخ ثناء الله 
الأمر  إن  السلام.  عليه  الموعود  المسيح  وبالأحمدية وبصدق  الله  بثناء  لجهله 
إليه  الله  وأوحى  السلام  عليه  الموعود  المسيح  عليه  دعا  من  أن كل  هو  الحق 
باستجابة ذلك الدعاء وكذلك كل من باهله على شرط أن يموت الكاذب في 
حياة الصادق كان نصيبه الهلاك والموت في حياة المسيح الموعود عليه السلام 
الذي  الأمريكي  دوئي  الكسندر  الدكتور  أمثال  ذلك كثيرة،  على  الأمثلة  وأن 
التثليث  النبوة ويسعى لاستئصال الإسلام من الأرض ونشر عقيدة  كان يدعي 
وكان يشتم نبينا الأعظم محمدا صلى الله عليه وسلم ، وقد هلك أيضا خلافه كثير من النصارى 
والمجوس في الهند مثل جراغ الدين الجموني وغلام دستكير قصوري وليكهرام 
والوقاحة  السفاهة  الأخير كان كثير  وهذا  وغيرهم،  المجوسية  الآرية  الفرقة  من 

بشتمه سيد الورى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم .
الهند  السلام مع مشايخ  الموعود عليه  المسيح  الله فقد دعاه  ثناء  الشيخ  أما 
للمباهلة في سنة 1896 في كتابه )انجام آتم(، ثم كتب في كتابه  وعلمائها 
الله ما تعريبه حرفيا:  ثناء  المطبوع عام 1902 خاصة عن  )إعجاز أحمدي( 
"إن الشيخ ثناء الله إذا استعد لدعوة النزال بأن يموت الكاذب قبل الصادق 



242

قبلي". أنه يموت  فلابد 
في كتابه  وقال  هذه،  المباهلة  لدعوة  رفضه  ذلك  على  الله  ثناء  جواب  و كان 
لا  أنه  جدا  آسف  "أنا  تعريبه:  ما  الثانية،  الطبعة   ،80 ميرزا( صفحة  )إلهامات 
توجد عندي جرأة لمثل هذه الأمور"، وبناء على نشر هذا الجواب أرسل أحد غير 
الأحمديين كتابا إلى ثناء الله وقد نشره في جريدة -أهل الحديث- الصادرة في 
25 مايو 1906 وقد ألح فيه المرسل على ثناء الله لأن يقبل دعوة المباهلة وقال 
له ما دمت أنت على يقين جازم على صدقك وكذب ميرزا القادياني فأي شيء 
يمنعك من قبول هذه الدعوة بأن يموت الكاذب في حياة الصادق؟ فكان جواب 
ثناء الله في نفس العدد أنه لا يجوز لتحقيق المذهب مثل هذه المباهلات وأن 
ندعو بمثل هذا الدعاء بأن يموت الكاذب في حياة الصادق... ومجمل القول 
أن مثل هذه المباهلة لا تجوز من حيث الشرع الشريف وليس لنا أي ضرورة إليها.
ثم أرسل غير أحمدي آخر كتابا ذكر فيه الآية: * ياَ أيَّـُهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ 
أنََّكُمْ أوَْليَِاءُ للَِّهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فـتََمَنّـَوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنـتُْمْ صَادِقِينَ*  تدل على جواز 
المباهلة، وكذلك يثبت جوازها من الآية: * فـقَُلْ تـعََالَوْا نَدعُْ أبَـنَْاءَناَ وَأبَـنَْاءكَُمْ* .. إلى 
آخر الآية. فأجابه في جريدته )أهل الحديث( عدد 22 يونو 1906 بأنني حسب 
الآية قل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم.. إلخ، مستعد للمباهلة. كتب في جوابه مفتخرا 
ما يدل على أنه مستعد للمباهلة ولكن لما قبل المسيح الموعود عليه السلام أن 
تكون المباهلة حسب الآية القرآنية انهزم وقال في جريدته أهل الحديث الصادرة 
في 19 يناير سنة 1907 بأنني ما دعوتكم للمباهلة وإنما قلت أنني أحلف ولم 
أقل أباهل! مع أنه كان رضي بالمباهلة غير الحلف وأنا مستعد للحلف بشرط أن 
تعينوا لي نوع العذاب فلما رأى المسيح الموعود عليه السلام منه روغان الثعلب 
كتب الفيصلة الأخيرة بينه وبين ثناء الله في 16 ربيع الأول عام 1325 وذكر 
فيها دعاء المباهلة وصرح في هذا الدعاء بأن هذا الأمر ليس كنبأ غيبي عن طريق 
الوحي أو الإلهام وفي آخر المقال طلب من ثناء الله أن يكتب في جوابه ما شاء 

والله يحكم بيننا.
و لا يخفى أن المباهلة من باب المفاعلة التي تدل على الاشتراك ولا تتم إلا إذا 



243

دعا كل واحد من الفريقين على الآخر، فلو رضي ثناء الله بأن يحكم الله بينهما 
يموت الكاذب في حياة الصادق لكان كما يزعم الخطيب موت المسيح الموعود 
عليه السلام في حياة ثناء الله دليلا على كذبه، ولكن ثناء الله لم يرض بذلك ولم 
يقبل طريق الفيصلة الحاسمة التي عرضها عليه المسيح الموعود عليه السلام بأن 
يحكم الله بينهما بإماتة الكاذب في حياة الصادق وكان جوابه على هذا الدعاء 
في جريدته الصادرة في 26 يناير 1907 ما تعريبه: "أولا إنه أشاع هذا الدعاء 
من دون أن يأخذ فيه رأيي، أي هل أقبل طريق الفيصلة هذه أم لا"، ثم قال: "إن 
مقابلتي معك إذا مت أنا فكيف يكون موتي حجة على الآخرين، فدعاؤكم هذا 
المائت بمرض  المسلمين يدعون  أن يكون فاصلا في أي صورة لأن  لا يمكنه 
الطاعون شهيدا فإذا مت أنا بالطاعون فكيف يدعونني كاذبا لأجل دعائكم" ثم 
قال في آخر جوابه ما نصه: "عبارة أوردية"، وترجمته: "وأن تحريركم هذا، أي أن 
يموت الكاذب في حياة الصادق، لا أقبله أنا ولا يمكن لعاقل أن يقبله" ثم ترى في 
نفس العدد من جريدته تعليقا على قول المسيح الموعود عليه السلام بأن المفسد 
الكذاب لا يطول عمره بأن هذا القول يخالف القرآن المجيد صريحا لأنه يقول 
أن الفساق يمهلون من قبل الله تعالى اسمعوا: " * مَنْ كَانَ فِي الضَّلَلَةِ فـلَْيَمْدُدْ لَهُ 
هُمْ فِي طغُْيَانهِِمْ يـعَْمَهُونَ*  و* بَلْ مَتّـَعْنَا هَؤُلَءِ وَآباَءَهُمْ  الرَّحْمَنُ مَدًّا* ،  و* وَيَمُدُّ
حَتَّى طاَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ* ." وغيرها من الآيات التي تدل بدلالة واضحة على أن 
الله تعالى يطيل أعمار الكاذبين المكارين الغدارين المفسدين العاصين كي يتورطوا 

في الاعمال السيئة في زمن الإمهال.
ثم قال في مجلته )مرقع( الصادرة في اغسطس1907 أن مثل هذا الدعاء بأن 
يموت الكاذب في حياة الصادق6 لا يصدر من أهل العلم لأن النبي صلى الله عليه وسلم  مع كونه 
6- إن الدعاء الذي كتبه المسيح الموعود عليه السلام وطلب فيه موت الكاذب في حياة الصادق كان دعاء المباهلة 
التي معناها اشتراك الطرفين وكان لابد من موت ثناء الله لو رضي بها كما مات كل من قبلَها بشروطها بلا استثناء 
أمثال من ذكرنا أسماءهم ولقد صرح المسيح الموعود عليه السلام في جريدة الحكم الصادرة في 10 تشرين الأول سنة 
1908 في جواب السائل ما تعريبه ملخصا: )إنه ليس بضروري أن يموت أعداء الأنبياء في حياتهم، نعم إن المباهل 
الكاذب، الذي يطلب موت الكاذب في حياة الصادق، يموت في حياة الصادق. فلذلك يعيش خصومنا أيضا بعد 
وفاتنا - بينوا أين مكتوب بأن المكذبين يموتون في حياة الصادق من دون أن يباهلوا؟ أخرجوا لنا من كتبنا ذلك المقام 

الذي مكتوب فيه ذلك(.



244

صادقا توفي قبل مسيلمة الكذاب.
الكذاب  بأن مات مسيلمة  الله صلى الله عليه وسلم كانت  أثر دعاء رسول  نتيجة  أن  قال:  ثم 
فلا  مرامه  ينال  أن  أنه مات خائبا خاسرا من دون  بما  بعد وفاته صلى الله عليه وسلم ولكن 

الدعاء. في صحة  شك 
الواضحة  الكثيرة  باعترافاته  المباهلة  طريق  من  فر  الله  ثناء  أن  القول  وخلاصة 
يراوغ  دائما كان  ولكنه  مرارا  إليها  دعاه  السلام  عليه  الموعود  المسيح  وأن 
ويرفض قبولها ولم يرض أن يحكم الله بينه وبين المسيح الموعود عليه السلام 
والمفسد  المكار  الكاذب  بأن  قال  بل  الصادق  حياة  في  الكاذب  بإماتة 
مع كونه  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  أن  وقال  العمر  طويل  يكون  الشرير  والفاسق  الغدار 
بعده  مسيلمة  وبقي  توفي  بالهلاك،  الكذاب  مسيلمة  على  دعائه  ومع  صادقا 
في  الله  ثناء  مات  لو  الصورة  هذه  ففي  مدة.  إلى  وعافيته  الله  بعفو  متمتعا 
تكذيب  على  موته حجة  السلام لاتخذ خصومنا  عليه  الموعود  المسيح  حياة 
في  الذي كان  توفى  الخبير  العليم  الله  ولكن  السلام  عليه  الموعود  المسيح 
علمه خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعاشقه الحقيقي، وأمهل الذي كان فاسقا مكارا 
الله  ورد  الحق  وقد حصحص  نظره.  في  الكذاب  مسيلمة  ومثيل  غدارا كاذبا 
كيد خصومنا في نحورهم ونصر الله محمدًا صلى الله عليه وسلم بنصره خليفته وتابعه الأعظم 
ما  وحقق  العالم كلها  أقطار  في  دعوته  ونشر  السلام  عليه  الموعود  المسيح 
من كل  يأتون  الناس،  بين  وتعُرف  تعُان  أن  "حان  دعوته:  بدء  في  به  أخبره 
أنا  المنصورين.  من  إنك  السماء.  من  إليهم  نوحي  رجال  ينصرك  عميق.  فج 
اعانتك.  أراد  إني معين من  اهانتك.  أراد  إني مهين من  المستهزئين.  كفيناك 
إني  المسلمين.  من  عظيمة  جماعة  اعطيك  إني  معناه:  ما  الهندية  اللغة  وفي 

المبين". العالم الاربع. واني معك بفضلي  نواحي  إلى  تبليغك  أبلّغ 
معنى  الأحمديين  أيدي  على  قريبا  الإسلام  انتشار  يتم  عندما  العالم  وسيعرف 
ينِ  الدِّ عَلَى  ليُِظْهِرَهُ  الْحَقِّ  وَدِينِ  باِلْهُدَى  رَسُولَهُ  أَرْسَلَ  الَّذِي  هُوَ  تعالى: *  قوله 
يتم بعد،  لـمَّا  المجيد بهذه الآية  القرآن  الْمُشْركُِونَ*  لأن صدق  وَلَوْ كَرهَِ  كُلِّهِ 
مجده  رائع  في  الإسلام  حين كان  الصالحين  السلف  من  الإسلام  أئمة  وإن 



245

الدين كله  على  الإسلام  ظهور  بأن  منهم  المفسرون  اعترف  سلطانه،  وعظيم 
السلام. الموعود عليه  المسيح  سيتم في زمن 

هذا وان نفس مماته عليه السلام كان دليلا على صدقه لا على بهتانه وافترائه 
على الله كما تزعم انت أيها الخطيب ويزعم ثناء الله الذي تبين كذبه وكذلك 
بقوله:  سنة  بثلاثين  وفاته  قبل  عمره  عن  أخبره  الله  لأن  رضا،  رشيد  الشيخ 
)تعيش ثمانين حولا أو قريبا من ذلك( وقد توفي عن  75 سنة7، ونزل عليه 
الوحي في أواخرها بشان الوفاة فأخبره الله في ديسمبر 1905 )قرب أجلك 
المقدر( وقال له في 7 نوفمبر سنة 1907 )موت قريب هي( أي أن الموت 
قريب وكذلك أوحى إليه بهذا المعنى مرتين في 7 مارس سنة 1908ونيسان 
وفاته  وكانت  الهندية،  الصحف  في  حينها  في  الأنباء  هذه  ونشرت   1908
عليه السلام في مايو سنة 1908 طبق الأنباء المذكورة دليلا جليا على صدقه 

بالله. وعلاقته 
الله وعده بما  ثانية لأن  وكذلك تدل وفاته عليه السلام على صدقه من جهة 
وعد سميه من قبل بقوله. إني متوفيك ورافعك إلي فكما أن اليهود سعوا لقتل 
أن موته حصل  لزعمهم  بالله  السلام واعتقدوا بكذبه وعدم صلته  عيسى عليه 
بصورة تنافي النبوة، ورد الله عليهم بأنه يتوفاه وفاة ويكون مقربا عنده، كذلك 
لقتله،  خصومه  يسعى  السلام  عليه  الموعود  المسيح  أن  الله  علم  في  كان 
دعواه  وتظهر كذب  النبوة  تنافي  بصورة  حصل  موته  أن  الشيوخ  بعض  ويظن 
وعدم علاقته بالله فاوحى الله إليه. )إني متوفيك ورافعك إلي( وأعلن هو هذا 
ولو  عادية  وفاة  الله  وسيتوفاه  قتله  على  أحد  يقدر  لن  أنه  للجميع  وبيّن  النبأ 
الله  عصمه  وهكذا  إليه،  ورافعه  حاميه  الله  لأن  الخلائق  قتله كل  على  تألب 
7- قال الشيخ رشيد رضا في مناره، الجزء الخامس المجلد 13 في الرد على هذا الوحي ما نصه: "هذا 
نص الوحي الذي خاطبه الله به ووجه دلالة هذا القول على كذبه في دعوى أنه وحي: تردده في تحديد 
العمر، فلو كان هذا خبرا من الله تعالى وهو علّام الغيوب لكان جازما التحديد وتعيينا لعدد الخامسة 
والسبعين" هذا ما تفوّه به حضرة العلّامة الفهامة الشيخ رضا ولم يدر من جهله بأن عدم الجزم بالتحديد 
لو كانا يدلان على كون الكلام ليس وحيًا لكانت آيات القرآن المجيد الآتية حسب اعتقاده ليست 
أيضًا وحيًا من علّام الغيوب:* الم * غُلِبَتِ الرُّومُ * فِ أدَْنَ الَْرْضِ وَهُمْ مِنْ بـعَْدِ غَلَبِهِمْ سَيـغَْلِبُونَ * فِ 

بِضْعِ سِنِيَن* ، لماذا لم يعين عدد السنين؟



246

دليلا  وفاته  والمتخذين  لقتله  والساعين  المنكرين  أعدائه  وكذب  وأظهر صدقه 
اتبع الهدى. العالمين. والسلام على من  على كذبه والحمد لله رب 

المبشر الإسلامي جلال الدين شمس أحمدي - حيفا.
8 جمادي الأول 1350هـ   21 أيلول 1931م



247

كلمة ثانية فَليَعِها الخطيب

فإذا  الفتح  مجلة  من  الأخير  العدد  على  اطلّعت  النشرة  هذه  بطبع  البدء  قبل 
بالشيخ محب الدين الخطيب ينشر بعض كلام المسيح الموعود عليه السلام 
فهل  المجيد  القرآن  به  يعارض  أنه  وزعم  القاديانيين"  "قرآن  عنوان:  تحت 
للخطيب أن يذكر كلمة واحدة من كل ما كتبه المسيح الموعود عليه السلام 
بقرآننا  نسميه  تدل على شيء  الأحمدية  مبشري  من  مبشر  أي  أو  أو خلفائه 
على  الخطيب  رد  هو  هذا  وهل  المجيد؟  القرآن  معارضة  على  يدل  بما  أو 
القائل:  السلام  عليه  الموعود  المسيح  أقوال  فيه  الذي ذكرت  المسلمين  دليل 
)الخير كله في القرآن(. والقائل: )ومن خرج مقدار ذرة من القرآن فقد خرج 
ومن  المصطفى  نبينا  من  ثبت  ما  يتبع كل  حتى  أحد  يفلح  ولن  الإيمان  من 
الله  حرّم  ما  )ونحرّم  والقائل:  هوى....(  فقد  وصاياه  من  ذرة  مقدار  ترك 
ننقص  ولا  ذرة  مثقال  الشريعة  في  ولانزيد  ورسوله  الله  أحلَّ  ما  ونحلُّ  ورسوله 
الله صلى الله عليه وسلم وإن فهمنا أو لم نفهم  منها مثقال ذرة، ونقبل كل ما جاء به رسول 
ذلك  وغير  الموحدين(،  المؤمنين  من  الله  بفضل  وإناّ  حقيقته  ندرك  ولم  سره 
الخطيب  وإذا كان  عنها.  آذانهم  الفتن  متّبعو  يصمُّ  التي  الكثيرة  الأقوال  من 
فإن  دمشق،  في  والافتراءات كأقربائه  بالشتائم  والبينات  العلم  يقابل  مصر  في 
ما سماه  وإن جوابي على  وتأييدهم،  الحق  أهل  بنصر  الكفيل  الله وحده هو 
لفتاوي  الملايو  صحف  نشر  وأما  الرسالة،  هذه  في  موجود  القرآن  بمعارضة 
نفسه  الخطيب  وأن  صحيحة  على كونها  يدل  فلا  الفتح  مجلة  من  الكفر 
آخر  بشيء  معنا  يبحث  أن  يريد  ولذلك لا  الفتاوى،  على  قيمة جوابنا  يعرف 
سوى ما عرضه من الأسئلة، ومن هذا يظهر أن افتخاره بنشر صحف الملايو 
للسخافات التي نشرها في مجلته الفتح وسكوته عن حكم القرآن المجيد في 
نفسية  على  آخر  دليل  المسلمين-  -دليل  ردنــــــــــــا  في  أثبتنـــــاه  مما  الأمر  هذا 
يخفي  إذ  الإسلام،  بحقائق  تعلقه  ودرجة  الخطيب  الدين  محب  الشيخ  هذا 



248

للخرافات  الملايو  صحف  بنقل  ويفتخر  القرآن  شأن  من  تعلي  التي  ردودنا 
أنها هدامة مؤذية للإسلام  عن مجلته وكأنها حقائق من حقائق الإسلام، مع 
انصر  اللهم  وللجميع:  وأمثاله  للخطيب  أقولها  وآخر كلمة  السامية،  وتعاليمه 
من نصر دين محمد صلى الله عليه وسلم واجعلنا منهم، واخذل من خذل دين محمد صلى الله عليه وسلم ولا 

المؤمنون. المعركة هم  المنتصرين في آخر  تجعلنا منهم. آمين. ولا شك أن 

القاهرة: جلال الدين شمس أحمدي



249

بسم الله الرَّحمن الرَّحيم
نحمده ونصلي على رسوله الكريم

النور المبين

بعد الانتهاء من الرد على الشيخ محب الدين الخطيب وافاني البريد برسالة قريبه 
الشيخ هاشم الخطيب )البرهان المبين في تأييد فتاوي المفتين( ولما تصفحتها 
رأيته كعادته في كل ما يكتب، يخبط فيها خبط عشواء بسعيه لنقض ما أوردته 
في  المسلمين  )دليل  في كتابي  والحديث  القرآن  من  اليقينية  القاطعة  الأدلة  من 
الرد على فتاوي المفتين( ولكن أنّى للخطيب ذلك؟ وأنّى للباطل أن يعلو على 
الحق وللبغاث أن يقاوم النسور وأن رسالته الجديدة هي ككل رسائله تدل على 
إصراره على الباطل وعناده أمام الحق الذي يتلألأ كالشمس في رائعة النهار. ولقد 
بينت في دليل المسلمين عقائدنا بكل وضوح بأننا نؤمن بكل ما جاء به سيدنا 
محمد صلى الله عليه وسلم ونصلي ونصوم ونستقبل القبلة ونحرّم ما حرّم الله ورسوله ولانزيد في 
في  اتبعناها  التي  هذه  عقيدتنا  من  وبالرغم  منها.  ننقص  ولا  ذرة  مثقال  الشريعة 
كتبنا ونشرناها بين الجميع فإن الشيخ الخطيب لم يرتدع عن غيّه ولم يخجل عن 
الافتراء والبهتان، بل طلع علينا بالرسالة الجديدة ملقبا إيانا بالمنافقين والمرتدين 
والزنادقة والمتعمدين لتحريف دين الإسلام، والمعاندين والمصريّن على المغالطة 
والشياطين والبروتستانت وغير ذلك من فحش القول وبذيء التهم والافتراء، وهو 
يظن أنه بمثل هذه الشتائم وفتاوي التكفير يظهر باطله وما فيه من حلك الظلام 
على حقنا وما فيه من ساطع النور. وسوف يرى الخطباء في المستقبل القريب 
كيف تنتشر دعوتنا الحقة في هذه البلاد كما في غيرها، لأن من سنة الله تعالى أن 
يؤيد الحق ويزهق الباطل وأن العاقبة للمتقين وأما الأدلة التي أوردتها في كتابي دليل 
المسلمين لتدعيم صحة ما نقوله، من أن جزاء الارتداد المحض ليس القتل فهي 
قوية واضحة وصريحة جدا وقد صادفت القبول عند كل من اطلع عليها من عقلاء 
المسلمين ومفكريهم، ولكن الشيخ الخطيب الذي ديدنه التحريف والافتراء، تجرأ 



250

على الرد عليها بواهي القول وفارغ الكلام الذي لا قيمة له عند أي عاقل، ولم يقدر 
أن ينقض شيئا من براهيننا الكثيرة كما أنه لم يأت لتأييد مزاعمه ولا بدليل واحد 
يستحق الالتفات إليه أو يطمئن له العقل والوجدان، ولذلك لم تكن حاجة للرد 
عليه ولكن عملا بالمثل القائل لاحق الكاذب إلى باب الدار أردت أن أبين جهل 
هذا الشيخ الذي يؤذي الإسلام بترهاته وخزعبلاته ويدعي أنه من العلماء الكبار.

هل انتشر الإسلام بقوة السيف؟
قال الشيخ هاشم في الصفحة الأولى من كتابه ما نصه: )نعم نعم إن ديني الإسلام 
انتشر بالبراهين مع المنصفين من أهل الكتاب وغيرهم، وبالسيف بعد البراهين مع 
المعتدين والناكثين والوثنيين المعادين كما هو صريح قول نبينا صلى الله عليه وسلم . أمُرت أن أقاتل 

الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله(.
أقول: أن أكبر اعتراض يورده خصوم الإسلام في أوروبا وأمريكا وغيرهما، هو أن 
الإسلام لم ينتشر بقوته الروحية القدسية بل بقوة السيف والجبر والإكراه: ونرى أن 
الخطيب يؤيدهم أيضا فاللوم إذن واقع عليه وعلى من يذهب مذهبه من الجاهلين. 
ولكن الأمر الحق الذي يجب أن يعلمه الناس كلهم هو أن الإسلام بريء من مثل 
هذه التعاليم الوحشية وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان رحمة للعالمين لأنه رفع من العالم 
الجور والحيف وحرم قتل الأنفس وسفك الدماء التي كانت تسفك للاختلافات 
في العقائد وأعلن قول الله تعالى: * لَ إِكْراَهَ فِي الدِّينِ* ، وقوله: * وَقُلِ الْحَقُّ 
مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فـلَْيـؤُْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فـلَْيَكْفُرْ* ، وقوله: * لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ* ، 
وقوله: * لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ* ، وقوله: * فإَِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَغُ* ، وقوله: * ليَْسَ 
عَلَيْكَ هُدَاهُمْ* ، وقوله: * إِنَّكَ لَ تـهَْدِي مَنْ أَحْبـبَْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يـهَْدِي مَنْ يَشَاءُ* 
، وقوله: * وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَمَنَ مَنْ فِي الَْرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أفَأَنَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتَّى 
يَكُونوُا مُؤْمِنِينَ* ، وقوله: * ياَ أيَّـُهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أنَـفُْسَكُمْ لَ يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ 
إِذَا اهْتَدَيـتُْمْ* . وغيرها من الآيات الكثيرة التي تنص على أن الإنسان حر في اختيار 
الدين الذي يدين به، وأن سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وسيرة خلفائه وملوك الإسلام من بعده 



251

لأكبر دليل على كذب الخطيب، لأن إدخال أحد في الإسلام بالجبر والإكراه لم 
يعمد إليه أحد هؤلاء وإنما كانوا كلهم من الوجهة الدينية مبشرين مذكرين فيه لا 
مسيطرين، وقد حكم ملوك الإسلام في الهند مئات السنين ولم يكرهوا أحدًا من 
الوثنيين على الدخول في الإسلام وقد قال تعالى بحق الوثنيين: * وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ 
الْمُشْركِِينَ اسْتَجَارَكَ فأََجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ اللَّهِ ثمَُّ أبَلِْغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بأِنَّـَهُمْ قـوَْمٌ لَ 
يـعَْلَمُونَ* ، ولم يقل مثل الخطيب إنك إذا أتممت عليه الحجة فاقتله إن لم يؤمن.

الغرض من مشروعية القتال
قتلهم  في  وأمعنوا  عليهم  الله  رضوان  وصحابته  للنبي صلى الله عليه وسلم  الكفار  إيذاء  لما كثر 
وحبسهم وتعذيبهم بالضرب والجوع والعطش وحر رمضاء مكة، وبلغ السيل الزبى 
اضطر المسلمون للهجرة إلى حكومة مسيحية أعطت الحرية الدينية كما قالت أم 
سلمة رضي الله عنها: "لما نزلنا أرض الحبشة أمَنّا على ديننا وعبدنا الله تعالى لا 
نؤذى ولا نسمع شيئا نكرهه" وقال جعفر رضي الله عنه أمام النجاشي عن قريش 
واخترناك على من سواك  بلادك  إلى  علينا خرجنا  قهرونا وظلمونا وضيقوا  "فلما 
ورغبنا في جوارك ورجونا أن لا نظُلم عندك أيها الملك" وكان زعماء قريش اجتمعوا 
في دار الندوة واتفقوا على قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم وأحاطوا بداره، فحفظه الله وأمره 
بالهجرة فهاجر إلى المدينة، وقبل هجرته بقليل أنزل الله سورة بني إسرائيل وأمر 
فيها رسوله أن يقول: * وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً* ، لأن 
التجاء الكفار إلى استعمال قوة السيف وإخراجهم الرسول صلى الله عليه وسلم من مكة، كان دليلا 
بيّنا على اعترافهم بالعجز عن مقابلته بالأدلة والبراهين وعلى أن ما جاء به هو حق 
وصدق. ولما كثرت اعتداءاتهم بعد الهجرة أيضا وعزموا على استئصال الإسلام 
بقوة السيف أذن الله لنبيه بالدفاع بقوله: * إِنَّ اللَّهَ يدَُافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ 
لَ يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ * أذُِنَ للَِّذِينَ يـقَُاتـلَُونَ بأِنَّـَهُمْ ظلُِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرهِِمْ 
لَقَدِيرٌ * الَّذِينَ أُخْرجُِوا مِنْ دِياَرهِِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّ أَنْ يـقَُولُوا رَبّـُنَا اللَّهُ* ، فلم يكن قتال 
رسول الله صلى الله عليه وسلم مع الكفار لأجل إدخالهم في الدين بل للدفاع وكف شرهم وأذاهم 



252

يـقَُاتلُِوكُمْ فِي  لَمْ  يـنَـهَْاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ  واعتداءاتهم ولذلك قال الله تعالى: * لَ 
الدِّينِ وَلَمْ يُخْرجُِوكُمْ مِنْ دِياَركُِمْ أَنْ تـبَـرَُّوهُمْ وَتـقُْسِطوُا إِليَْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ 
* إِنَّمَا يـنَـهَْاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قاَتـلَُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِياَركُِمْ وَظاَهَرُوا عَلَى 

إِخْراَجِكُمْ أَنْ تـوََلَّوْهُمْ وَمَنْ يـتَـوََلَّهُمْ فأَُولئَِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ* .
وقال أيضا: * أَلَ تـقَُاتلُِونَ قـوَْمًا نَكَثوُا أيَْمَانـهَُمْ وَهَمُّوا بإِِخْراَجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَءُوكُمْ 
أوََّلَ مَرَّةٍ* ، ومع عدالة مشروعية القتال بهذه الصورة فقد نهاهم عن المضي في 
قتال المعتدين إذا كف هؤلاء عن القتال فقال: * وَإِنْ جَنَحُوا للِسَّلْمِ فاَجْنَحْ لَهَا 
وَتـوَكََّلْ عَلَى اللَّهِ* ، وبين لهم فظاعة الاعتداء بقتل النفوس بقوله: * مَنْ قـتََلَ نـفَْسًا 

بِغَيْرِ نـفَْسٍ أوَْ فَسَادٍ فِي الَْرْضِ فَكَأنََّمَا قـتََلَ النَّاسَ جَمِيعًا* .
الناس  لإدخال  يكن  لم  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  قتال  أن  على  تدل  الآيات  هذه  فكل 
وكف  المعتدين،  مظالم  ومحو  الدفاع  لأجل  بل  والإكراه  بالجبر  الإسلام  في 
النفوس  الدينية ومنع قتل  اعتداءاتهم ومنع فسادهم وحفظ الأمر وإيجاد الحرية 
الدين، ولكن الشيخ الخطيب يأبى إلا  التي كانت تقتل لمجرد الاختلاف في 
أن يبرهن على أن الإسلام هو الذي يقتل النفوس لأجل الاختلاف في الدين، 
بعد  لابد  بل  زعمه  حسب  البراهين  تقديم  بعد  الدينية  الحرية  لأحد  يترك  ولا 
البرهان من استعمال السيف والإكراه، وهكذا نرى الشيخ الخطيب يسيء إلى 
الإسلام إساءة لا تغتفر ويساعد أعداء الإسلام وخصومه على الحط من كرامة 
العقيدة  تعليم، مع أن هذه  بأشنع صورة وأقبح  إليهم  إذ يظهره  الحنيف،  الدين 
الفرقان،  آيات  وصريح  القرآن  بينات  تخالف  بالباطل  الشيخ  عليها  يدلل  التي 
ولاشك أن الدين الذي يحوي من الحجج والبراهين ما لا يقدر الإنس والجن 
على نقضه ومن الحسن والبهاء ما يفتن الألباب ويجذب إليه القلوب، لا حاجة 
له إلى الإكراه والجبر بعد أن يبين للناس الرشد من الغي والهدى من الضلال.1 
1- إن الله أمهل ثناء الله لكي يلاقي جزاء تكفيره للمسيح الموعود عليه السلام طبق وحيه )إني مهين من أراد اهانتك( 
ومن جملة ما لقيه من الخزي قيام علماء فرقته التي يدعي بانتمائه إليها ضده وتكفيرهم إياه وهم علماء الحجاز - قال 
الشيخ محمد عبد اللطيف قاضي الرياض في  فتواه "فلا شك في كفره فيجب اجتنابه واعتزاله وهجره وهجر واعتزال 
من جادل عنه" وقال سليمان بن محمد بن جمهور النجدي في فتواه عن ثناء الله "ضال مضل ولا ريب أنه جهنمي 
يجب على المسلمين هجره وولاة الأمر زجره فإن لم يتب فلا يسلم عليه ولا يجالس ولا يصلى خلفه ولا يقم على قبره" 



253

الناس  الرسول صلى الله عليه وسلم أمر أن يقاتل  وأما الحديث الذي ذكره الخطيب فمعناه بأن 
الاختلاف  لمجرد  غيره  قتل  عن  إنسان  أي  ويمتنع  الدينية  الحرية  تحصل  حتى 
الأمر،  مانع عن هذا  يمنعهم  الله لا  إلا  إله  يقولوا لا  أن  الناس  أراد  الديني وإذا 
ويؤيد هذا الحديث المعنى ما رواه الترمذي في سننه عن جابر، قال قال رسول 
الله صلى الله عليه وسلم : )أمُِرْتُ أَنْ أقُاَتِلَ النَّاسَ حَتَّى يـقَُولُوا لَ إِلَهَ إِلَّ اللَّهُ فَمَنْ قاَلَهَا فـقََدْ عَصَمَ 
مِنِّي مَالَهُ وَنـفَْسَهُ إِلَّ بِحَقِّهِ وَحِسَابهُُ عَلَى اللَّهِ( ثم قرأ: * إِنَّمَا أنَْتَ مُذكَِّرٌ * لَسْتَ 
عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ* ، )للترمذي( فالآية التي استشهد بها رسول الله صلى الله عليه وسلم تؤيد ما قلناه 
في معنى الحديث، وبهذا المعنى تستقيم معاني الآيات كلها في القرآن المجيد 
وبمثل هذا المعنى نزل قوله تعالى: * وَقاَتلُِوهُمْ حَتَّى لَ تَكُونَ فِتـنَْةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ 
للَِّهِ* ، وهو يدل على أن الغرض من القتال كان إيجاد الحرية في العقائد الدينية 
يـفُْتَنُ فِي  الرَّجُلُ  ابن عباس في تفسير هذه الآية )فَكَانَ  البخاري عن  كما روى 
فِتـنَْةٌ( وكذلك قال عروة  سْلَمُ فـلََمْ تَكُنْ  دِينِهِ إِمَّا قـتَـلَُوهُ وَإِمَّا يـعَُذِّبوُنهَُ حَتَّى كَثـرَُ الِْ
ابن الزبير في تفسير هذه الآية )كان المؤمنون في مبدأ الدعوة يفتنون عن دين الله 
فافتتن من المسلمين بعضهم وأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يخرجوا إلى الحبشة، والفتنة 
الثانية هي أنه لما بايعت الأنصار رسول الله صلى الله عليه وسلم بيعة العقبة تآمرت قريش أن يفتنوا 
المؤمنين عن دينهم بمكة فأصاب المؤمنين جهد شديد فهذا هو المراد من الفتنة 
المعنى أيضا  بقية الآية تدل على هذا  الفتنة( وإن  بقتالهم حتى تزول هذه  فأمر 
وهي: * فإَِنِ انـتْـهََوْا فَلَ عُدْوَانَ إِلَّ عَلَى الظَّالِمِينَ* . فبعد أن علمنا حكمة الشارع 
لكي  آنفا  المذكور  بالتفسير  الحديث  نفسر  أن  علينا  وجب  القتال  من  وغرضه 
يوافق القرآن المجيد، أو نقول بأن المراد من الناس هم العرب الذين كانوا استحقوا 
القتل باعتداءاتهم المتوالية على المسلمين ونقضهم المواثيق والعهود ومثل هؤلاء لا 

يقاتلون طبعا إذا اعتنقوا الإسلام وقالوا لا إله إلا الله لأن الإسلام يجبُّ ما قبله.

وبمثل ذلك قال الشيخ عبد الله بن سليمان رئيس القضاة في فتواه بأنني دعوت ثناء الله إلى الرجوع إلى مسلك أهل 
السنة والحديث ومع ذلك أصر وعاند - فمثل هذا الرجل تفتي جماعته التي ينسب إليها بأنه ضال ومضل وكافر نرى 

الشيخ محب الدين الخطيب يتخذه مولاه ويرضى بولايته فيحارب به أهل الحق ولم يدر أن أهل الحق هم الغالبون.



254

لا إكراه في الدين
قال الخطيب في ص 38 عن الآية المذكورة، أنها محكمة في حق أهل الكتاب 
الله  نسخه  فقد  المشركين  لجميع  عمومها  وأما  الجزية،  أداء  بشرط  والمجوس 
فاَقـتْـلُُوا  الْحُرُمُ  الَْشْهُرُ  انْسَلَخَ  فإَِذَا   * تعالى:  الله  قول  السيف( وهي  )بآية  تعالى 
الْمُشْركِِينَ...*  كما نسخ النهي عن القتال في الأشهر الحرم أيضا يقول الله عز 
إن  الكتاب والمجوس  فِتـنَْةٌ* ... وكذلك أهل  تَكُونَ  لَ  حَتَّى  وَقاَتلُِوهُمْ  وجل: * 
امتنعوا عن أداء الجزية بدليل قول الله تعالى في آية القتال: * قاَتلُِوا الَّذِينَ لَ يـؤُْمِنُونَ 

باِللَّهِ وَلَ باِلْيـوَْمِ الْخِرِ... * .
أقول: يلخص كلام الخطيب بالأمور الآتية:

)1( كل مجوسي وكتابي لا يؤدي الجزية إلى المسلمين يجب إجباره للدخول في 
دين الإسلام وإن لم يسلم يجب قتله.

فإن  الإسلام  في  الدخول  على  العالم  في  المشركين  جميع  إكراه  يجب  )ب( 
قتلهم. يجب  يسلموا  لم 

وأهل  المشركين  جميع  حق  في  منسوخة  الدين  في  إكراه  لا  الآية  إن  )ج( 
يقول في  الجزية  ثم بخصوص  الجزية.  أداء  امتنعوا عن  إن  الكتاب والمجوس 

صفحة 30 ما نصه:
"ثم اعلم أن قبول الجزية يبقى مشروعا إلى نزول عيسى عليه السلام" أي حتى 
الجزية أيضا لا تقبل في زمن عيسى عليه السلام بل يقطع عنق كل من لا يدين 
بدين الإسلام بالجزية التي ينزل بها من السماء، وحينذاك تكون الآية لا إكراه في 

الدين منسوخة على الإطلاق ولا يقبل الله مِن أحد إلا الإسلام أو القتل.
إن حضرة الخطيب يسكب علينا جام غضبه حين نقول بأنه ما أضر الإسلام 
الإسلامي  الدين  وإذا كان  بجهلهم،  وأمثاله  أهله هو  به  أضره  ما  مثل  خصومه 
يجوّز الإكراه والجبر لكي يقبله الناس فأي رجل عاقل يعتنقه ولا سيما في هذا 
الزمان؟ وأية أمّة من الأمم المتحضرة تعاون المسلمين في قضاياهم الوطنية إذا 
عرفت أنه عندما يتقوى المسلمون يناصبونها العداء ويطلبون منها الخضوع لأحد 



255

الامور الثلاثة: الإسلام أو أداء الجزية أو القتل؟ فلاشك أن الخطيب وأمثاله هم 
السبب الحقيقي لاضمحلال الإسلام وتنفير العالم من المسلمين ومن نصرتهم 
في قضاياهم الوطنية وحصولهم على الاستقلال الذي ينشده الجميع. ألا فليعلم 
والجبر  الإكراه  وأن  المطاعن  هذه  من  بريء  الإسلام  أن  والقسيسون  الخطيب 
الدين محكمة غير منسوخة  الآية لا إكراه في  أبدا، وأن  الدين لا يجوزان  في 
كجميع آيات القرآن المجيد، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه 
تنزيل من حكيم حميد. وأن الرجل العاقل ليزداد إيمانا ويقينًا ببراءة الإسلام مما 
يفهمه المشايخ أمثال الخطباء، لـما يرى أن الله لم يذكر هذه الآية إلا بعد ذكر 
مشروعية القتال، لما سبق في علمه تعالى من أن جهلاء المشايخ بعقيدتهم هذه 
القتال  بأمر  عليه  ويعترضون  به،  يطعنونه  مغمزا  الإسلام  يعطون لخصوم  الباطلة 
الله عليهم بهذه  فيه، فرد  للدخول  الناس وإجبارهم  إلّا لإكراه  لم يشرع  أنه  من 
الآية بأن اعتراضهم باطل إذ لا حاجة إلى الإكراه طالما قد تبين الرشد من الغي.
ولكي يصحو الخطيب من نشوة الجهل أطلب منه الإجابة على الأسئلة التالية: 

)1( هل أكره رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدا للدخول في الإسلام، وهل قال بأن هذه الآية 
منسوخة في حق هؤلاء وغير منسوخة في حق أولئك؟

حصول  بعد  الله(  سمح  )لا  سورية  على  ملكا  انتخبت  أنك  مثلا  افرض   )2(
عقيدتك  حسب  سوريا  في  الساكنين  والنصارى  اليهود  تعامل  فهل  الاستقلال 

المذكورة وتجبرهم على اختيار أحد الأمور الثلاثة: الإسلام أو الجزية أو القتل؟
)3( هل تعتقد أنه إذا كان فرنسي أو انكليزيّ أو أمريكي لم يقبل الإسلام بعد 
أن تعرضه عليه وتفهمه إياه بالبراهين العقلية )حسب معارفك القيمة( فهل يجب 

إكراهه بالسيف لقبول هذا الدين الحنيف؟
)4( وهل حطام الدنيا أي الجزية مساوية عندك للدين؟ وأي اشتراك أو مساواة 
بين الجزية وبين الدين الإسلامي المبين، وحتى إذا أدى أحد الجزية يرُفع عنه 

حكم الإكراه للدخول فيه؟
إلا  أحد  من  يقبل  لا  نزوله  عند  السلام  عليه  عيسى  بأن  عقيدتك  إن  ثم   )5(



256

الإسلام، أفلا يدلّ على أنه لا يأتي حكما عدلا، بل يأتي لينسخ كثيرا من آيات 
القرآن المجيد كالآيات التي ورد فيها حكم الصفح والعفو من الكفار وهي 114 
آية تقريبا وينسخ قوله تعالى: * حَتَّى يـعُْطوُا الْجِزْيةََ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ* ؟ وهل 
لعقيدتك هذه من معنى سوى أن المسيح الموعود يأتي مشرّعًا أيضا فينسخ جزءًا 

كبيرا من آيات القرآن المجيد ويشرعّ قانونا جديدا وهو: إما الإسلام أو القتل؟
وأما الآية فاقتلوا المشركين: فالمراد من المشركين هنا مشركو العرب الذين كانوا 

ينقضون العهود والمواثيق التي جاء ذكر نقضها في الآيات التي قبل هذه الاية.
وكذلك الآية التي بعدها تبطل ما فهم منها الخطيب من كون حكمها عاما شاملا 
يَسْمَعَ  حَتَّى  فأََجِرْهُ  اسْتَجَارَكَ  الْمُشْركِِينَ  مِنَ  أَحَدٌ  وَإِنْ  المشركين وهي: *  لجميع 
كَلَمَ اللَّهِ ثمَُّ أبَلِْغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بأِنَّـَهُمْ قـوَْمٌ لَ يـعَْلَمُونَ * كَيْفَ يَكُونُ للِْمُشْركِِينَ عَهْدٌ 
لَكُمْ  اسْتـقََامُوا  فَمَا  الْحَراَمِ  الْمَسْجِدِ  عِنْدَ  عَاهَدْتمُْ  الَّذِينَ  إِلَّ  رَسُولهِِ  وَعِنْدَ  اللَّهِ  عِنْدَ 

فاَسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ* .
منها  فالمراد   ... الْخِرِ*  باِلْيـوَْمِ  وَلَ  باِللَّهِ  يـؤُْمِنُونَ  لَ  الَّذِينَ  قاَتلُِوا   * الآية:  وأما 
بالنهب  بالباطل  الناس  أموال  وأكل  الدماء  سفك  يبيحون  الذين كانوا  أولئك 
آيات شتى  الله أحوالهم في  الدين وقد ذكر  باسم  والسلب ويرتكبون كل جرم 
ثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ  كما قال عنهم: * وَتـرََى كَثِيرًا مِنـهُْمْ يُسَارعُِونَ فِي الِْ
إِليَْكَ  هِ  يـؤَُدِّ لَ  بِدِينَارٍ  تأَْمَنْهُ  إِنْ  مَنْ  وَمِنـهُْمْ   * وقال:   . يـعَْمَلُونَ*  مَا كَانوُا  لبَِئْسَ 
وَيـقَُولُونَ  يِّينَ سَبِيلٌ  عَلَيـنَْا فِي الُْمِّ ليَْسَ  قاَلُوا  بأَِنّـَهُمْ  ذَلِكَ  قاَئِمًا  عَلَيْهِ  مَا دُمْتَ  إِلَّ 
الذي منشأه  الحقيقي  السبب  الله  يـعَْلَمُونَ* . وقد ذكر  وَهُمْ  الْكَذِبَ  اللَّهِ  عَلَى 
الدين لتحليلهم الجرائم كلها فقال: * ذَلِكَ بأَِنّـَهُمْ قاَلُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّ أيََّامًا 

مَعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَا كَانوُا يـفَْتـرَُونَ..*.
فكل   ، اللَّهِ*  دُونِ  مِنْ  أرَْباَباً  وَرُهْبَانـهَُمْ  أَحْبَارَهُمْ  اتَّخَذُوا   * أنهم:  الثاني  والسبب 
الحرام  لهم  يعملوه كانوا يطيعونهم، فكانوا يحلون  به أن  يأمورنهم  ما كان هؤلاء 
ويحرمون عليهم الحلال، لأن حالة علماء أهل الكتاب كانت كما ذكر الله في 
قوله: * إِنَّ كَثِيراً مِنَ الَْحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ ليََأْكُلُونَ أمَْوَالَ النَّاسِ باِلْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ 



257

. وكانوا  اللَّهِ*  سَبِيلِ  فِي  يـنُْفِقُونـهََا  وَلَ  وَالْفِضَّةَ  الذَّهَبَ  يَكْنِزُونَ  وَالَّذِينَ  اللَّهِ  سَبِيلِ 
كعصابات مخلة بالأمن لا ينقادون لأوامر الحكومة ولا يؤدون الجزية المفروضة 
عليهم لتصرفها الحكومة في السهر على مصالحهم وأنفسهم وأموالهم وأعراضهم، 
فكان قتالهم واجبا على الحكومة لقمع فتنتهم واستتباب الأمن في البلاد وتخفيف 
الويلات عن رقاب العباد، وكان قتالهم على الجزية كقتال المسلمين على امتناع 

أداء الزكاة لعد ذلك خروجا عن طاعة الحكومة لا لأجل إكراههم على الدين.

براعة الخطيب في علم التفسير
ثم أظهر الخطيب براعة في علم التفسير حيث قال: "بأن عموم الآية * لَ إِكْراَهَ فِي 
الدِّينِ*  منسوخ لجميع المشركين بآية السيف، وهي قول الله تعالى: * فإَِذَا انْسَلَخَ 

الَْشْهُرُ الْحُرُمُ*  منسوخ بالآية: * وَقاَتلُِوهُمْ حَتَّى لَ تَكُونَ فِتـنَْةٌ* .
ولم يدر هذا المجترئ على القرآن بأن الآية: * فإَِذَا انْسَلَخَ الَْشْهُرُ الْحُرُمُ* . نزلت 
في السنة التاسعة من الهجرة بعد نزول الآية: * وَقاَتلُِوهُمْ حَتَّى لَ تَكُونَ فِتـنَْةٌ* . 
حرمة  تزول  وكيف  بعدها؟  المتأخرة  نسخ  بالنزول  المتقدمة  للآية  يجوز  فكيف 
اثـنَْا  اللَّهِ  عِنْدَ  ةَ الشُّهُورِ  الله حراما كما قال تعالى: * إِنَّ عِدَّ التي جعلها  الأشهر 
عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللَّهِ يـوَْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالَْرْضَ مِنـهَْا أرَْبـعََةٌ حُرُمٌ*، كما قال 
تعالى: * الشَّهْرُ الْحَراَمُ باِلشَّهْرِ الْحَراَمِ وَالْحُرمَُاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فاَعْتَدُوا 
الْمُتَّقِينَ* . فالمشايخ  بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتّـَقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أنََّ اللَّهَ مَعَ  عَلَيْهِ 
أمثال الخطيب يضربون لجهلهم القرآن المجيد بعضه ببعض ليبطلوا بعضه ببعض 
 6 رسالة صفحة  في  بنفسه  الخطيب  الشيخ  نقله  الذي  الحديث  في  ورد  كما 
بقوله )وقد ورد أنه سيكون أناس يضربون القرآن بعضه ببعض ليبطلوه ويتبعون ما 
تشابه منه ولكل دين مجوس وهم مجوس أمتي وكلاب النار( فهل بقي عند أحد 
شك في كون حضرة الخطيب مصداق هذا الحديث بضربه القرآن بعضه ببعض 
ونسخه مئات الآيات من كتاب الله الذي قال فيه: * كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آياَتهُُ ثمَُّ 
لَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ* . وقال أيضا: * وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزيِزٌ * لَ يأَْتيِهِ الْبَاطِلُ  فُصِّ



258

مِنْ بـيَْنِ يَدَيْهِ وَلَ مِنْ خَلْفِهِ تـنَْزيِلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ* .؟ إن حضرة الخطيب يلقبنا 
بالمرتدين والزنادقة والملحدين لأننا لا ننسخ شيئا من القرآن كما ينسخ هو  آيات 
بلا حساب، بل نقول بأن أحكام القرآن المجيد كلها ثابتة باقية إلى يوم القيامة، 
وهو كتاب كامل ناسخ للشرائع التي كانت قبله ولا يوجد فيه شيء منسوخ مطلقا، 
ومن يريد الحصول على القناعة في دعواي هذه فعليه أن يطالع كتابي جوهر الكلام 

في الرد على فصل الخصام.

وفاة المسيح عيسى عليه السلام
لقد أثبتنا وفاة المسيح عليه السلام بالأدلة التي لا تدع مجالا للشك، وذكرنا تفسير 
رسول الله صلى الله عليه وسلم للآية فلما توفيتني في نداء عام وتوضيح المرام ودليل المسلمين، 
بأن المراد منه الموت الحقيقي ويثبت منه بدلالة واضحة أن الارتداد في المسيحية 
باتخاذهم المسيح إلهًا حصل بعد وفاته، كما أن الارتداد في الصحابة كان بعد 
وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولكن الخطيب لم يقبل هذا التفسير المروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم 
بل هو يفضل عليه تفسيره السخيف المخالف للغة تماما، وكذلك قلنا أن البخاري 
روى عن ابن عباس في تفسير متوفيك مميتك. وقد طلبت منه مثالا واحدًا من 
اللغة العربية يكون قد استعمل فيه لفظ التوفي لمعنى غير معنى الموت إذا كان 
بدون قرينة تصرفه عن معناه الحقيقي، كالمنام أو الليل كما ورد في حق المسيح 

عيسى عليه السلام ووعدته بإعطاء ثلاثة آلاف قرشا جائزة إن أتى بذلك. 
عَنِ  وَأَعْرِضْ   * تعالى:  لقوله  عنه  "فأعرضت  بقوله:  هذه  مطالبتي  على  فأجابني 
الْجَاهِلِينَ* " وإن مثل قوله كقول الثعلب الذي رأى العنب الشهي على الشجرة 
أنه  قال خائبّا  الشجرة  لعلو  قطفه  يقدر على  ولم  الجهد  أعياه  أن  وبعد  العالية، 

حصرم ولا يصلح للأكل.
ثم هو في جوابه عما أوردته من قول الإمام مالك بموت عيسى عليه السلام يسألني 
في صفحة 7 بقوله: "في أي بحث من كمال الإكمال وفي أي مادة من مجمع 
البحار وجد هذا النقل؟" ثم يقول إذا ثبت فيكون موضوعا أو شاذا أو ضعيفا ثم 



259

يقول: "وحاشا لله أن يثبت عن إمام الأئمة، إمام دار الهجرة رضي الله عنه ما 
يخالفه صريح القرآن والسنة وإجماع المسلمين". إنه لجهله يقول كيف يمكن أن 
يثبت هذا عن إمام الأئمة ويطلب منا أن نرشده لمكان النص؟ فأقول له: على أن 
تقرأ في مجمع بحار الأنوار مادة )حكم( ما يأتي: "والأ كثر أن عيسى لم يمت 
وقال مالك مات"، وفي تفسير إكمال المعلم الجزء الأول بحث نزول ابن مريم 
ونصه: "وفي العتبية قال مالك مات عيسى ابن مريم"، ولم يقل بوضعه أحد وهو 
أول الأئمة الأربعة ولذلك كان سكوت الأئمة الثلاثة وعدم الرد أو الاعتراض على 
قوله دليلا على موافقتهم إياه بذلك، وقد أثبتنا أن وفاة المسيح الثابتة من القرآن 
والسنّة وإجماع الصحابة الكرام، فكيف يكون قول إمام الأئمة مخالفا لها؟ اللهم 
إلا أن نقول بأن كل ما يفهمه الخطيب ويراه صحيحا هو القرآن وهو السنّة وهو 
أبدا  الصحابة  بعد  للأمة  يثبت  لم  الحقيقي  الإجماع  أن  ثم لا يخفى  الإجماع، 

ولذلك قال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله. من ادعى الإجماع فهو كاذب.
وأما الرواية التي نقلها الخطيب عن الإمام الحسن البصري وهي: "إن عيسى لم 
يمت"، فلم يخرجها أصحاب الصحاح من المحدثين، ولذلك لا يعتبر في مقابلة 
عاش  مريم  بن  عيسى  أن  المحدثون كحديث  أخرجها  التي  الصحيحة  الروايات 
مائة وعشرين سنة. وحديث لو كان موسى وعيسى حيين لما وسعهما إلا اتباعي. 
ويجب عده من المشهور حسب اصطلاح الأصوليين "لاشتهاره على ألسنة الأئمة 
الكبار". وأما الآية: * أمَْوَاتٌ غَيـرُْ أَحْيَاءٍ* ، فهي شاملة لكل من عبد من دون 
الله، ونسب إليه الخلق وكان من عالم الخلق كما المسيح عليه السلام لا من عالم 
الأمر كالملائكة كما تدل عليه ألفاظ الآية: * لَ يَخْلُقُونَ شَيـئًْا وَهُمْ يُخْلَقُونَ* . 
فلا يصح قول الخطيب أن هذه الآية تشمل من عُبد وسيموت كعيسى والملائكة، 
لأن لفظ أموات غير أحياء وما يشعرون أياّن يبعثون، يدل على موتهم بالفعل وأما 
الملائكة فهم خارجون عن حكم هذه الآية لأنهم ليسوا من عالم الخلق المادي 

بل من عالم الأمر، ولم ينُسب إليهم الخلق أيضا فافهم.



260

من هم البروتستانت؟
إن أكبر اعتراض للبروتستانت على الإسلام هو أنه ليس بدين روحي ولا دين هداية 
وسلام، بل دين جبر وإكراه وخصام، ولم ينتشر باللين والرفق والحجة والبراهين 
بل بالقسوة وقوة السيف والسنان، وقد وافقهم الخطيب على اعتراضاتهم وذهب 
مذهبهم بأن الإسلام انتشر بقوة السيف، وإن هذا الدين الحنيف جوّز الإكراه كما 

قال في صفحة 30 "وثبت بما تقدم وجواب قتل المرتدين إن أصرّ على ردته".
وأما نحن فنرد على البروتستانت والخطيب ونقول أن دين الإسلام هو دين الهداية 
والنجاة، يدعو إلى دار السلام ولم يجوّز الإكراه في الدين، بل انتشر باللين والرفق 

وبقوته الروحية القدسية وبالأدلة والبراهين والإقناع.
وكذلك يعتقد البروتستانت أن المسيح عليه السلام صعد إلى السماء وهو جالس 
في يمين الله ثم ينزل من السماء مع الملائكة بكل قوة كما قال الدكتور فاندر 
في ص 382 من كتابه ميزان الحق ما نصه: "يوجد في المدينة بين قبري محمد 
وأبي بكر محل قبر يقول المسلمون أنه سيكون قبر سيدنا يسوع المسيح بن مريم 
الإثنين  أنه حي ومحمد ميت فأي  الحجاج  البتة وفراغه يذكّر  به أحد  لم يدفن 
أقدر على مساعدتك؟ أنت تؤمن أن المسيح سيأتي ثانية بل تنتظر مجيئه بخوف 
وكذلك نحن المسيحون ننتظر مجيئه الثاني برجاء وفرح عالمين أن وعده ووعد 

ملائكته سيتم".
وبهذه العقيدة بشر زنجي متنصر قومه في محطة "توري" وخوفهم قائلا عن عيسى 
عليه السلام "وأخذه أبوه إلى السماء وعن قريب سينزل، وأخاف عليكم أن يلقاكم 
غافلين عن دينه فيأخذ نساءكم ومزارعكم ويعطيها للمسلمين والإنكليز وتبقون بلا 
نساء تطبخ لكم أو يقتلكم"، مجلة الفتح العدد 271 وهذه نفسها عقيدة الشيخ 
هاشم الخطيب لأنه يقول أن عيسى عليه السلام حي في السماء وسينزل بكل قوة 
ويقتل كل من لا يدين بدينه الذي هو الإسلام عند الشيخ الخطيب والنصرانية عند 

البروتستانت وبقية المسيحية.
عليهم  الأنبياء  عاديا كبقية  موتا  مات  السلام  عليه  عيسى  أن  فنعتقد  نحن  وأما 



261

السلام ودفن في الأرض كما دُفنوا وأنه لا يرجع إلى هذا العالم مطلقا كما لا يرجع 
المحمدية سمي  الموعود فهو فرد من الأمة  المسيح  الأنبياء وأما  أحد غيره من 
باسمه لتمام المشابهة بينهما من وجوه عدة ذكرناها في رسائلنا الكثيرة وأن مجيء 
شخص من أمة محمد صلى الله عليه وسلم مثيل المسيح عليه السلام فيه دلالة على فضل محمد 
المحمدية  التعاليم  بتأثير  أتباعه وخدامه وصل  صلى الله عليه وسلم على جميع الأنبياء لأن أحد 
الكاملة إلى مقام المسيح عليه السلام وسمي باسمه، ولقُِّب بلقبه وكل هذا بفضل 

محمد صلى الله عليه وسلم وبركات شرعه الكامل الذي يؤتى أُكله كل حين إلى يوم القيامة. 
وإن العقلاء وحدهم يمكنهم أن يحكموا هل نحن البروتستانت أم الشيخ هاشم 

الخطيب وأي عقائد الفريقين تتشابه معهم ؟

علّمة الإسلام وفخر الشام!!
إن العلماء القاطنين خارج سوريا عندما يقرأون رسائل فخر الشام وعلامة الإسلام، 
ويعلمون مبلغ جهله بكتب العلماء المعروفين والأئمة المشهورين، ربما يقيسون عليه 
بقية العلماء السوريين، وبذلك يكون العلامّة قد أدى خدمة كبيرة إلى بلاده وعلمائها، 
ولكني أجُل علماء الديار الشامية أن يكونوا كلهم مثل الخطيب. وإني أورد هنا بعض 

الأمثلة للدلالة على طول باع الخطيب بعلوم الدين.2 
)1( يسألني في الصفحة 7 بقوله: "في أي بحث من إكمال الإكمال وأي مادة 
أي  بإمكان  أنه كان  مع  مالك؟"  الإمام  النقل عن  البحار وجد هذا  من مجمع 
شخص ينتمي للعلم أن يخرج تلك الأبحاث التي تتعلق بالمسيح ويطلّع فيها على 
المطلوب من  الجزء  للخطيب عدد  أنني كنت ذكرت  المذكور هذا، عدا  النقل 

إكمال الإكمال.
)2( قال في الصفحة 12 بعد نقل الحديث: لو كان موسى وعيسى حيين لما 
2- قال الخطيب في ص 31 "إن الحكمة في إكراه الوثنيين في تطهير الإنسانية من رجس الأصنام" كأن الله )تعالى 
عن ذلك( لم يعلم هذه الحكمة إذ منع رسوله عن الإكراه وقال له:* وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَمَنَ مَنْ فِي الَْرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا 
أفَأَنَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتَّى يَكُونوُا مُؤْمِنِينَ*  وقال:* إِنَّكَ لَ تـهَْدِي مَنْ أَحْبـبَْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يـهَْدِي مَنْ يَشَاءُ*  ولو كانت 
مشروعية القتال للغرض الذي تقول لما كان يجوز للمسلمين أن يتركوا الحرب حتى يدخلوا جميع الوثنيين في الإسلام 

ولكنهم بعملهم كذبوا زعمك الباطل.



262

وسعهما إلا اتباعي ما نصه: "وزعم أنه موجود في ثلاثة كتب فلولا نطلب منه بيان 
الأبحاث التي وجده فيها لننظر ما قالوه" مع أنني كنت ذكرت له أسماء الكتب منذ 
خمس سنين تقريبا في رسالتي -إظهار الحق- في الرد على رسالته التي كان قال 
فيها عن هذا الحديث بأن هذا النقل كذب ظاهر، وكان يمكنه في خلال هذه المدة 
الطويلة مهما بلغ من الجهل والكسل أن يراجع تلك الكتب من أولها إلى آخرها، 
على أنني لم أحوجه لذلك أيضا لانني ذكرت له في رسالتي إظهار الحق الآية التي 
ورد هذا الحديث في تفسيرها وهذا نص ما قلته: "فالآن أقول له أنه إذا وجد فرصة 
من مشاغل الدنيا فليذهب إلى المجمع العلمي ويقرأ تفسير آية: * وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثاَقَ 
النَّبِيِّينَ*  من تفسير القرآن للامام الحافظ ابن كثير رحمه الله يجد فيه هذا الحديث.3 
ويظهر أنه لم يجد فرصة من مشاغل الدنيا لذلك بقي على جهله. وكذلك كان 
يمكنه أن يستر على جهله لو قرأ ما أورد العلامة فريد وجدي في دائرة المعارف من 
الاعتراضات على الحديث الذي ذكره الخطيب في رسالته وكان بإمكانه أن يقرأ 
تفسير الشيخ محمد عبده ويقرأ مجلة المنار ليزيل ما به من الجهل ويعرف صحة ما 

نقلت عنها.
)3( قال في صفحة 23 عن الآية: * وَقاَلَتْ طاَئفَِةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا...*  
ما نصه "فظاهرها الصريح في أن ذلك إنما كان في ابتداء الإسلام قبل مشروعية 
الثلاث  إحدى  هي  الآية  هذه  أن  لجهله  يدر  ولم  المرتد"  بقتل  والأمر  الجهاد 
وثمانين آية في صدر سورة آل عمران التي نزلت في وفد نجران في السنة التاسعة 
من الهجرة ومشروعية الجهاد كانت بعد الهجرة، وغزوة بدر حصلت في أول سنة 

من الهجرة.
الكتاب  أهل  لغير  الإكراه  وجوب  تقدم  بما  "ثبت   30 صفحة  في  يقول   )4(
ونحوهم على الدخول في دين الإسلام" وإن قوله هذا في منتهى الجهل ومخالفا 
الَْرْضِ كُلُّهُمْ  فِي  مَنْ  لَمَنَ  رَبُّكَ  شَاءَ  وَلَوْ  تعالى: *  لقوله  القرآن  لبينات  صريحا 
جَمِيعًا أفَأَنَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتَّى يَكُونوُا مُؤْمِنِينَ* ، وآية: * لَ إِكْراَهَ فِي الدِّينِ* ، 
الكفار فلأنهم كانوا محاربين ويـأبون إعطاء الحرية للمسلمين  الله عنهم( الجزية من  3- أما طلب الصحابة )رضي 

لنشر دينهم.



263

وآية: * وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فـلَْيـؤُْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فـلَْيَكْفُرْ* . وغيرها من 
الآيات الكثيرة التي يصعب على الخطيب وأمثاله فهمها بالرغم من وضوحها.

و قد تم بكل جلاء ووضوح نبأ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن اختلاس علم القرآن من الناس 
وكان زياد رضي الله عنه أظهر تعجبه وسأل النبي صلى الله عليه وسلم قائلا: "وكََيْفَ يُخْتـلََسُ مِنَّا 
وَقَدْ قـرََأنْاَ الْقُرْآنَ فـوََاللَّهِ لنَـقَْرَأنََّهُ وَلنَـقُْرئِـنََّهُ نِسَاءَناَ وَأبَـنَْاءَناَ فـقََالَ ثَكِلَتْكَ أمُُّكَ ياَ زيِاَدُ إِنْ 
نْجِيلُ عِنْدَ الْيـهَُودِ وَالنَّصَارَى  كُنْتُ لََعُدُّكَ مِنْ فـقَُهَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ هَذِهِ التّـَوْراَةُ وَالِْ

فَمَاذَا يـغُْنِي عَنـهُْمْ" )سنن الدارمي, كتاب المقدمة(.

مسألة النبوة
المرام ونداء عام وجوهر  النبوة فقد ذكرناها مفصلا في توضيح  وأما مسألة ختم 
والحديث  القرآن  القاطعة من  بالأدلة  وأثبتنا صحة دعوانا  اللثام،  الكلام وكشف 
وأقوال الأئمة السلف الصالحين بأن معنى خاتم النبيين والحديث لا نبي بعدي أي 
لا نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم يأتي بشريعة جديدة، والخطيب بنفسه كتب هذا المعنى 
في رسالته رقم )3( وأما ما كتبه في رسالته الجديدة ص 9-11 فجوابه موجود 
في توضيح المرام وميزان الأقوال، وإن الأئمة السلف الصالحين لم يجمعوا على 
كون رسول الله صلى الله عليه وسلم آخر الأنبياء بمعنى أنه لا يأتي بعده نبي أبدا بل إنهم صرحوا 
أنه آخر الأنبياء من أنه لا يأتي بعده نبي ينسخ شرعه. وكذلك نحن نعتقد بأنه 
آخر الأنبياء بهذا المعنى كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مسجده أن مسجدي آخر 
المساجد، مع أنه بنيت بعده مساجد كثيرة ولا شك أن محمدا صلى الله عليه وسلم آخر الأنبياء 
ولا نبي بعده بهذا المعنى أي لا يأتي بعده نبي ينسخ ملته ويبطل شريعته، بل إذا 
كان يكون من أتباعه وتحت حكم الشريعة، كما يعتقد كافة المسلمين بمجيء 
ومثل  مثلي  الحديث  معنى  ذكرت  وقد  النبوة،  حلية  وعليه  السلام  عليه  عيسى 
الأنبياء من قبلي في توضيح المرام فليرجع إليه الخطيب إن كان من رواد الحق.4 

اليهود والنصارى كما في  المحمدية يسلكون مسلك  الأمة  فريقا من  بأن  الله عليه وسلم  الله صلى  قال رسول   -4
الحديث )لتَـتََّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قـبَـلَْكُمْ شِبـرْاً بِشِبْرٍ وَذِراَعًا بِذِراَعٍ( والحديث )ليََأْتيَِنَّ عَلَى أمَُّتِي مَا أتََى عَلَى بنَِي إِسْراَئيِلَ( فلذلك 

تنطبق الآية على كثير من مشايخ المسلمين اليوم انطباقا تامًّا.



264

يوجد سكرتيرا  فإنه لا  إليه  نرسلها  فلم  التعليم،  بأن ولده طلب مقدمة  قوله  وأما 
للجماعة هناك، وأرُسل إليه نصوص أقوال العلماء المذكورة في المقدمة التي كنت 
المرام وميزان  إليه توضيح  المسلمين، وكذلك أرُسل  إليها في كتابي دليل  أشرت 
الأقوال وغيرهما من الكتب، ولم يرد على أحد منها فلماذا يلبس الخطيب الحقيقة 
على الناس ولا يصرح بالحق؟ وإن كتاب التعليم موجود في مكتبة زيدان بالفجالة 
بمصر فيمكنه أن يشتريه إذا لم يجده عند أحد معارفه في دمشق لأن هذا الكتاب 

وزع منه العدد الكبير.
وأما قوله وما نقله في نداء عام فلم نجد فيه كلمة واحدة تدل على دعواه بل حرّف 
ما قرره هؤلاء الأئمة وجعله سندا لما زعمه من إمكان ابتداء النبوة بعد نبوة نبينا 
أقوال  أبدًا لأن نصوص  الفكر  أنه لا يستعمل  عليه الصلاة والسلام، فيدل على 
العلماء واضحة وكل من يقرأها يصل إلى النتيجة التي وصلنا إليها، ويعلم أن معنى 
خاتم النبيين ولا نبي بعدي أي لا يأتي بعده نبي ينسخ ملته ولم يكن من أمته، 
مجيء  اثبات  في  ذكروه  إنما  "بأنهم  بقوله  الخطيب  خطأ  على  يحكم  وكذلك 
عيسى بن مريم عليه السلام" وقد صرحنا مرارا بأن غرضنا من سرد أقوالهم هو بيان 
الحقيقه لمعنى خاتم النبيين ولا نبي بعدي، وإنهم فسروا معناها حسب تفسيرنا أي 

لا يأتي بعده نبي بشريعة جديدة.
وأما قول الخطيب عن قول عائشة رضي الله عنها "قولوا خاتم النبيين ولا تقولوا لا 
نبي بعده" أنها تريد بذلك إثبات مجيء عيسى عليه السلام، فإنه افتراء منه على 
عائشة رضي الله عنها لأن قولها خلو مما ذهب إليه الخطيب، ولو فرضنا أنها 
قالت ذلك فإن استدلالنا لا يبطل أيضًا بل يثبت أن معنى خاتم النبيين ليس آخر 
نبيًّا، فلا يجوز  السلام سيجيء بعد محمد صلى الله عليه وسلم بصفته  النبيين لأن عيسى عليه 
لأحد أن يقول لا نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم ، بل يجوز له أن يقول أنه خاتم النبيين وهذا 
مفهوم قول عائشة رضي الله عنها من كلمة خاتم، سواء أرادت مجيء عيسى عليه 
السلام أو لم ترده، على أن قولها لا يحتمل إلا أن كلمة خاتم النبيين ليس معناها 
إنهاء النبوة وانقطاعها، وهي لم تقل أن قصدها أن عيسى عليه السلام سيجيء 



265

انتهاء  لا لفظا ولا تلميحا، وبذلك يبطل استدلال المشايخ من هذه الآية على 
النبوة وهي مستندهم الوحيد من آي الذكر الحكيم، وكنا ذكرنا مراراً أن نبأ رسول 
الله صلى الله عليه وسلم عن خروج المتنبئين الدجالين قريبا من ثلاثين وفي رواية سبعا وعشرين قد 
ظهر صدقه، كما قال صاحب إكمال الإكمال المعلم "إن هذا الحديث قد ظهر 
صدقه فإنه لو عُدّ من تنبأ من زمنه صلى الله عليه وسلم إلى الآن لبلغ هذا العدد" ولكن الخطيب 
يقول أن العدد لا مفهوم له ونحن نقول أن تعيين العدد لا يعد لغوًا لا مفهوم له من 
الصادق الصدوق وأنه صلى الله عليه وسلم لم يعين العدد إلا لأنه يعلم أن نبيا صادقا يجوز مجيئه 
الخطيب  فهم  وإن  الدجالين،  الكاذبين  ولذلك حذرنا من  المحمدية،  الأمة  في 
لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا كفهم النصارى لقول المسيح عليه السلام في الإنجيل 
بأنه سيظهر أنبياء كذبة، ولذلك اتخذوا قوله حجة لتكذيب محمد صلى الله عليه وسلم فضلّوا عن 
منهج الهداية والصواب. ولو كان مقصد النبي صلى الله عليه وسلم عن تعيين العدد عدم مفهوميته 
على الإطلاق، وأن كل من يأتي بعده ويدّعي النبوة يكون كاذبا لما كان أخبرنا عن 

مجيء نبي صادق وهو المسيح الموعود عليه السلام.
وكنت ذكرت في كتابي توضيح المرام ودليل المسلمين أنه لا يوجد فرق بيننا وبين 
يعتقدون  أنهم  إلا   ، محمد صلى الله عليه وسلم  بعد  نبي  بمجيء  الاعتقاد  حيث  من  خصومنا 
نبي  إلى  المحمدية  للأمة  حاجة  لا  أنه  فنقول  نحن  وأما  إسرائيلي  نبي  بمجيء 
إسرائيلي، بل الذي يأتي يكون من الأمة نفسها. ثم إن الخطيب يعطي لهذا النبي 
الإسرائيلي حق نسخ بعض أحكام الشريعة الإسلامية عند مجيئه مثل أخذ الجزية5، 
5- قال الخطيب -أن مولانا ثناء الله حينما قبض من القاديانية )300( روبية  فهل رجعتم بعد ذلك عن جهلكم 
وردتكم، ويجهل الخطيب أن الذي ناظر الشيخ ثناء الله لم يناظر بإذن إمام الجماعة الأحمدية بل ناظره من تلقاء 
نفسه، وأن عمل الفرد لا يكون حجة على الجماعة ومع ذلك فإن البحث كان يتعلق في تعيين تاريخ لجملة من كلمات 
وحي المسيح الموعود عليه السلام، ولم يخطيء المناظر الأحمدي في تعيين التاريخ وإنما أخطأ في قبول الحَكَم، وقد 
صرح الحَكَم في حكمه بقوله: أن مثلي في هذه القضية كمثل ولد صغير يعتبر الغلبة لمن تسبق يده لمسه، وقد شنعت 
به الجرائد عندما نشر حكمه وقالت أن هذا الحكم ليس بصحيح، وعلى كل حال فقد أخطأ في مثل هذا الأمر من 
قبل أبو بكر الصديق رضي الله عنه حين نزلت الآية:* الم * غُلِبَتِ الرُّومُ * فِي أدَْنَى الَْرْضِ*  وكان خرج يصيح بها في 
نواحي مكة فقال ناس من قريش لأبي بكر فذلك بيننا وبينكم زعم صاحبك أن الروم ستغلب فارسا في بضع سنين أفلا 
نراهنك على ذلك؟ قال بلى فارتهن أبو بكر والمشركون وتواضعوا الرهان وقالوا لأبي بكر تجعل بضع ثلاث سنين إلى 
تسع سنين. فسمِّ بيننا وبينك وسطاً ننتهي إليه، قال فمضت ست سنين قبل أن يظهروا، فأخذ المشركون رهن أبي بكر، 

فلما دخلت السنة السابعة ظهرت الروم على فارس، فعاب المسلمون على أبي بكر تسمية ست سنين.



266

أما نحن فنقول أن أحكام الشريعة باقية إلى يوم القيامة، وأن النبي الذي ينتظره 
المسلمون لا يقدر على نسخ شيء بل يأتي حكما عدلا وإماما مقسطا كما ورد 

في البخاري.
وقد قال المسيح الموعود عليه السلام )نحرم ما حرم الله ورسوله ونحل ما أحل 
الله ورسوله ولا نزيد في الشريعة مثقال ذرة ولا ننقص منها مثقال ذرة(، فأمر تعطيل 
الشريعة إذن ليس من قبل الأحمديين بل من قبل الخطيب وأمثاله ليصدق فيهم 
قوله تعالى: * وَمَنْ يَكْسِبْ خَطِيئَةً أوَْ إِثْمًا ثمَُّ يـرَْمِ بِهِ برَيِئًا فـقََدِ احْتَمَلَ بـهُْتَاناً وَإِثْمًا 

مُبِينًا*.

لعنة الله على الكاذبين
إن الخطيب إذا كان يلام على جهله وادعائه العلم فما في ذلك كبير عار وإنما 
تجنب  عن  النفس  من  وزاجر  الدين  من  رادع  له  يكون  لا  أن  العار  العار كل 
الكذب الذي يقترفه في مقابلتنا، وهذه بعض النماذج من كذباته الكثيرة فليعقلها 

المخلصون.
رسالته  في  قال  الخطيب  أن  المسلمين  دليل  من   8 صفحة  في  ذكرت   )1(
الطعن  في  رسائل كثيرة  سنتين  منذ  بلادنا  في  نشرتم  "قد  نصه  ما   24 صفحة 
بقرآننا وديننا فضحك العقلاء" وهذا كذب محض فليأت الخطيب بنشرة واحدة 
الإتيان بشيء سجل  فبعجزه عن  المجيد.  بالقرآن  فيها طعن  من نشراتنا يوجد 

على نفسه أنه كاذب.
)2( كذلك كتب ابنه عن المحامي منير الحصني ما نصه )خدعته دنانير الأحمدية 
فباع دينه وقلمه( وقد طلبت منه ومن ابنه في دليل المسلمين أن يقولا لعنة الله على 
الكاذبين وينشرا بين الناس الألفاظ المذكورة في صفحة 7-8 من دليل المسلمين 

ولكنهما لم يفعلا ذلك فأثبتا بامتناعهما أنهما كاذبان في هذا القول.
)3( كذلك كذب في قوله عن المسيح الموعود عليه السلام بأنه كان فقير الحال 
وجلس في مسجد جينيا نوالي، ولما ادعى النبوة طردوه فذهب إلى قاديان فاتبعه 



267

بعض الجهلاء من عباد الدينار والدرهم.
)4( يقول في رسالته الجديدة ما نصه "هل يعتدي اليوم على المسلمين أولئك 
الذين تسميهم محسنين لهم وتدعو في رسالتك إلى إطاعتهم والاستظلال برايتهم"، 
وإني أشهد الله على أنني أحب الخير للمسلمين قبل كل الأمم وأكره أن يتطاول 
فهل  برايتهم  الإنكليز والاستظلال  إلى طاعة  الدعوة  وأما  بالاعتداء،  أحد  عليهم 
للخطيب أن يذكر متى قلت هذا القول وفي أي رسالة وجد ذلك أو هو لا يخجل 

من الافتراء؟
نبينا خاتم  السخيف كون  القادياني  "فينكر  نصه  ما  في صفحة 16  يقول   )5(
النبيين ويزعم أنه هو اللبنة الأخيرة"، وهذا أيضا كذب صريح وقد ذكرت في دليل 
المسلمين قول المسيح الموعود عليه السلام من كتابه مرآة كمالات الإسلام في 
حق سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ما نصه )ونعتقد أن رسولنا خير الرسل وأفضل المرسلين 

وخاتم النبيين وأفضل كل من يأتي وخلا(.
وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ قال )كذَّاب خطباؤه( 

هل يجوز قتل المرتد؟
المرتد  قتل  جواز  عدم  على  تدل  آية  عشرة  خمس  المسلمين  دليل  في  ذكرت 
لمحض ارتداده ولكن الخطيب لم يذعن للحق وأراد تكذيب الحقائق الواضحة 
من كتاب الله بتعصبه الأعمى وجهله الممقوت، ولم يذكر في رده دليلا من القرآن 
المجيد لجواز قتل المرتد سوى قوله تعالى * ياَ أيَّـُهَا الَّذِينَ آمَنُوا قاَتلُِوا الَّذِينَ يـلَُونَكُمْ 
مِنَ الْكُفَّارِ*  وقوله تعالى: * ياَ أيَّـُهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ )أي بالسيف( وَالْمُنَافِقِينَ 

)أي بالبرهان( وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ*  "والردة شر أنواع الكفر".
لفظ  أن  القراء  الآيات، ويرى  فهمه من  وما  الأدلة  الخطيب من  به  أتى  ما  هذا 
الارتداد لا يوجد في الآيات أبدًا، وإذا سلمنا بصحة استدلال الخطيب من هذه 
الآيات على جواز قتل المرتد لكونه اختار الكفر، فيجب إذن قتل جميع الكفار 

الموجودين في العالم محاربين كانوا أو غير محاربين.



268

ثم يقول في جواب الآية: * إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثمَُّ كَفَرُوا ثمَُّ آمَنُوا ثمَُّ كَفَرُوا*  ما نصه: 
الدنيا"  في  قتلهم  على  زيادة  الآخرة  في  للمرتد  الله  أعد  ما  بيان  منها  "فالمراد 
فالخطيب يزيد على قول الله في جزاء المرتد القتل في الدنيا من عند نفسه لأن 
الآية لا تشير إلى ذلك بتاتا ويأبى إلا الإصرار على جهله والمكابرة والعناد على 
فهمه الباطل ولا يأتي ولا بآية واحدة تجيز قتل المرتد وأن الله سبحانه ذكر في 
مواضع عدة في كتابه الكريم أن جزاء المرتد جهنم ولم يذكر ولا في آية واحدة أن 
جزاءه القتل في الدنيا فهل يعقل الخطيب الآن معنى قوله صلى الله عليه وسلم . من فسر القرآن 

برأيه....؟
ثم يقول في جواب الآية: * فَمَنْ شَاءَ فـلَْيـؤُْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فـلَْيَكْفُرْ إِنَّا أَعْتَدْناَ للِظَّالِمِينَ 
ناَراً...*  ما نصه "فهو تهديد وإنذار وليس المراد به حقيقة التخيير" مع أن الإنسان 
إذا لم يكن مخيراً في الإيمان وعدم الإيمان يكون إذ ذاك مجبراً لا يستحق العقاب 
بعد تركه  بالجنة  المؤمنين  الكافرين بجهنم وتبشيره  تعالى  الله  إنذار  والثواب وأن 
اختيار الإيمان أو الكفر لمشيئتهم عقب هذه الكلمات يدل على صحة ما ذهب 

إليه من فحوى الآية الصريح.
وأما قول الخطيب في جواب الآية: * وَقاَلَتْ طاَئفَِةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ...*  الخ 
بتاريخ  جهله  على  فيدل  الجهاد"،  مشروعية  قبل  الإسلام  ابتداء  في  "إنما كان 

مشروعية الجهاد وتاريخ نزول سورة آل عمران. 
وأما استدلاله على جواز قتل المرتد من واقعة تحريق علي رضي الله عنه للزنادقة 
الذين اعتقدوا بألوهيته وإنكار ابن عباس رضي الله عنه هذا العمل وقوله لو كنت 
أنا لم أحرقهم ولقتلتهم فليس بحجة، لأن راوي هذه الواقعة هو عكرمة وكان مال 
إلى رأي الخوارج فهذا الحديث وضع للحط من كرامة علي رضي الله عنه ليثبت به 
أنه خالف أمر الرسول صلى الله عليه وسلم لَ) تـعَُذِّبوُا بِعَذَابِ اللَّهِ(، وقال ابن المسيب أن عكرمة 
كذاب، وقال عبد الله بن الحارث ذهبت مرة عند ابن عباس فإذا عكرمة مربوط 
الله، فقال إن هذا الخبيث يفتري  الله عنه فقلت اتق  قرب باب الحسين رضي 
على والدي، وقال حماد بن زيد عند موته أقول خائفا عذاب الله أن عكرمة يقول، 



269

أن الله أنزل الآيات المتشابهات كي يضل بها الناس، وقال محمد بن سيرين أنه 
كذاب، وقال يحيى بن بكر أن سبب انتشار الخوارج في المغرب هو عكرمة، 
وقال ابن المديني أن رأيه كان مثل رأي نجدة الحرورية، وقال مصعب الزبيري كان 
يرى رأي الخوارج ويدعي أن ابن عباس رضي الله عنه أيضا كان يرى رأيهم، وقال 
سليمان بن معبد أن عكرمة وكُثيرا ماتا في يوم واحد فصلى الناس على كُثير ولم 
يصل أحد على عكرمة. فكيف يجوز التمسك بمثل هذه الرواية الضعيفة المروية 

عن كذاب؟
وأما الحديث، أيما رجل ارتد عن دين الإسلام ففي رجاله كلام كما هو مذكور في 

هامش الهداية للعلامة محمد السنبهلي الجزء الثاني ص 352 ما نصه:
)سنده ليس بقوي في رجاله كلام( وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم وصّى معاذًا وأبا موسى 

را ولا تـنَُفِرا. را وبَشِّ بقوله يسَّرا ولا تعُسِّ
وأما قول معاذ رضي الله عنه عن رجل موثوق عند أبي موسى الأشعري أمير اليمن 
القرآن  من  المرتد"  قتل  "بعد  فمنقوض  ورسوله  الله  قضاء  يقتل  حتى  أجلس  لا 
المجيد وعدم ثبوته على وجه التحقيق من رسول الله صلى الله عليه وسلم لمحض ارتداده، فلا 
يصح قول معاذ رضي الله عنه إلا أن نقول أن هذا الشخص كان من المحاربين 
والقائمين ضد الحكومة الإسلامية لأن فتنة الأسود العنسي الكذاب التي تفاقمت 
في زمن خلافة الصديق رضي الله عنه كانت ابتدأت في ذلك الوقت، أو نقول أن 
هذا القول كان من اجتهاده والمجتهد يخطئ ويصيب ولو كان الحكم صحيحا 
لكان أبو موسى الأشعري رضي الله عنه عالما به وبإجراءاته، لأنه كان أميرا على 
ولم  معلمين  بعُثنا  إنما  أولًا  جوابه  ولما كان  ورسوله،  الله  بقضاء  يقضي  اليمن 
نبُعث معذبين، وقد ذكرت في ص 61 من دليل المسلمين مذهب أئمة السلف 
الصالحين بأقوالهم أن اجتهاد الصحابي أو فعله لا يكون حجة شرعية مادام يوجد 

في القرآن المجيد ما يخالفه.
ثم يقول الخطيب أنه لا يقبل أن الروايات المطلقة في مسألة قتل المرتد محمولة 
على الروايات المقيدة، مع أنني ذكرت أن الأصوليين صرحوا بذلك وكذلك قال 



270

بهذا ابن حجر العسقلاني. وأما قول الخطيب في ص 26 بأن الصحابة لم يقيدوه 
لعلمهم ببقائه على إطلاقه وإتيانه لتدعيم زعمه بذكر واقعة تحريق علي رضي الله 
عنه للزنادقة أتباع عبد الله ابن سبأ اليهودي الذي كان غرضه من اعتناقه الإسلام 
إثارة الفتن والحروب بين المسلمين فقد أثبتنا عدم صحة هذه الرواية. ويظهر أن 
عائشة وأبا قلابة رضي الله عنهما ليسا من الصحابة عند الخطيب، وقد ذكر أبو 
قلابة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يقَتل أحدًا قط إلا في ثلاث، وذكر الثالث بقوله: )أوَْ 

سْلَمِ( )صحيح البخاري, كتاب الديات(. رَجُلٌ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَارْتَدَّ عَنْ الِْ
وأما قوله "فما يوجد من وصف المرتد بالمحاربة يكون تفسيراً للردة ولا تقييدًا لها 
بشيء آخر زائد عليها" فيدل على أنه لم يتدبر في ألفاظ رواية عائشة رضي الله 
عنها. أو رجل يخرج من الإسلام فيحارب الله عز وجل ورسوله فيُقتل أو يُصلب 
أو ينفى من الأرض. وفي رواية أبي قلابة "أو رجلا حارب الله ورسوله وارتد من 
الإسلام". فكلا الروايتين تدلان على أن جزاء الارتداد المحض ليس القتل ومن أراد 

التفصيل فعليه أن يقرأ صفحة 59-61 من كتابي دليل المسلمين.
وأما ما كتب لنقض ما استدللت به على عدم قتل المرتد من واقعة عبد الله بن 
سرح وصلح الحديبية، فإن ما كتبته في صفحة 55-56 من دليل المسلمين كاف 

لإثبات جهله وسوء فهمه.
وأما جوابه عن حديث الأعرابي "بأن المراد منه الإقالة عن الهجرة للإقامة بالمدينة 
كما في القسطلاني" فيدل على أن الخطيب يأبى الخضوع للحق لأن الحديث 
الذي نقلته من صحيح البخاري في كتابي صفحة 55 لا يدع مجالا مطلقا لمثل 
هذا الاحتمال ولفظه "أن أعرابيا بايع رسول الله صلى الله عليه وسلم على الإسلام" فلفظ الإسلام 

لا يترك أدنى احتمال للإقالة عن غيره.
وها أنا أورد بعض الأسئلة وأطلب من الشيخ هاشم الخطيب أن يجيب عليها:
الأول. هل قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم 

المرتدين لمحض الارتداد؟ أحدا من 
الثاني. أن الله بيّن في عدة آيات أن جزاء المرتد جهنم ولو كان جزاؤه القتل 



271

يبين  لم  فلماذا  الآخره  في  جزاؤه  ذكر  الجزاء كما  هذا  لذكر  أيضا  الدنيا  في 
الدنيا. جزاءه في 

الثالث. أن إجبار المرتدين على الرجوع إلى الإسلام معناه أن يبقوا فيه منافقين، 
فهل يرى الخطيب أن يكثر المنافقون في الإسلام؟

الرابع. إذا كان جزاء الارتداد المحض القتل فما هو سبب التفريق بين الرجل والمرأة 
والشيخ الفاني6؟

الخامس. قال الخطيب "أن المحافظة على العهود من أعظم الأخلاق" ولم يعلم 
أن عهد الدين يكون مع الله لا مع الخطيب، وأن الله قادر على مجازاة من ينقض 
عهده متى أراد، ولذلك منحه الاختيار وترك عقابه ليوم الجزاء. وأما الخطيب فهل 
يقدر على المجازاة كل من ينقض عهد الله! وهل من المعقول أن يوكََل الإنسان 
فيما لا يقدر عليه، وإذا كان الخطيب يظن أنه مع غيره من العلماء موكل بهذا 
الأمر فلماذا قال الله في حق من أعطاه أعظم سلطة وقوة وعظمة في الحياة وهو 

نبيه المتجبى صلى الله عليه وسلم * وَمَا أرَْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ وكَِيلً*  و* وَمَا أنَْتَ عَلَيْهِمْ بِوكَِيلٍ* ؟.
السادس. ما دام الإنسان فيه استعداد للرقي اللانهائي وهو مُعرّض للخطأ في فهم 
الاشياء، فإذا رأى أحد العقلاء المتعلمين أن الإسلام هو دين الحق، وإنما يقُتل 

لأنه أخطأ في قبوله؟ أفلا يكون القتل مانعا للناس من قبول الإسلام؟
فسنوا  بالمثل  النصارى وغيرهم  المرتدين وعاملتنا  نقتل  أن  لنا  وإذا جاز  السابع. 
قانونا يوجب قتل كل من يرتد منهم عن دينه ويقبل الإسلام أفلا نكون قد أغلقنا 
بأيدينا باب الهداية للإسلام، وكنا السبب في عدم قبول أحد على الدخول في 

ديننا المبين؟
الوقت الحاضر في أيدي خصوم  العالم الإسلامي في  الثامن. وبما أن مقدرات 
الإسلام أفلا يكون قانون قتل المرتد أكثر فائدة لهم من المسلمين؟ أفلا تكون 
نتيجة تنفيذ مثل هذا القانون الذي لم ينص عليه الإسلام أن ينتشر دين الباطل لأن 
6- يقول الخطيب "لا ينسخها من عنده بل ينفذ حكمه الذي قرره رسول الله صلى الله عليه وسلم" ولا يخفى على 
كل متعلم أن محمدا صلى الله عليه وسلم لم يخبر أنه ينسخ حكم الجزية في ذلك الوقت بل حسب تفسير الخطيب 
أخبر أن المسيح عليه السلام ينسخ حكمها فلا شك أنه يكون ناسخا لبعض أحكام القرآن، وثانيا ليس من شأن المؤمن 

لأجل رواية من الآحاد أن يعتقد بنسخ أحكام القرآن في وقت ظهور المسيح عليه السلام.



272

القوة في أهله ويتقلص دين الحق لأن أتباعه لا يقدرون على شيء؟
التاسع. ماذا تقول في حق سفيان الثوري أمير المؤمنين في الحديث وفي حق غيره 

الذين قالوا بعدم قتل المرتد؟
العاشر. إذا كان الإكراه جائزا في الدين على سبيل الافتراض، والعقل وافق على 
الأنبياء  القوة والسيف في مقابلة  استعملوا  الذين  بالكفار  الله  ندد  فلماذا  ذلك، 
وأتباعهم باسم الدين؟ كما قال فرعون. * ذَرُونِي أقَـتُْلْ مُوسَى وَلْيَدعُْ رَبَّهُ إِنِّي أَخَافُ 
أَنْ يـبَُدِّلَ دِينَكُمْ أوَْ أَنْ يظُْهِرَ فِي الَْرْضِ الْفَسَادَ* . وكذلك أراد قتل السحرة لأجل 
ارتدادهم عن دينهم واعتناقهم دين موسى عليه السلام، وكذلك حال شعيب عليه 
السلام مع قومه يبين أن الإكراه من عادة أهل الباطل لا أهل الحق كما يظهر من 
الآية: * لنَُخْرجَِنَّكَ ياَ شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قـرَْيتَِنَا أوَْ لتَـعَُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا قاَلَ 

أوََلَوْ كُنَّا كَارهِِينَ* ، فهل يقُسر المرتد على الرجوع أو القتل وكان كارها؟7 

الخطيب واليهود
معهم كمثل  الاربعة  المذاهب  أتباع  المسلمين  مثل  "ويجعلون  الخطيب  يقول 
اليهود مع عيسى عليه السلام". مع أن كلامنا -كما بيّنا غير مرة في رسائلنا- 
يتناول شرار المشايخ لا صلحاءهم لأن الذين لا يتورعون عن الكذب والافتراء 
المجيد  القرآن  أحكام  يقبلون  ولا  بالجهل  اعترافهم  من  ويستكبرون  ويأنفون 
الصريحة أمثال الشيخ هاشم الخطيب، ويؤذون الإسلام بترهاتهم وخرافاتهم بما 
لا يؤذيه أحد مثلهم، نعم إن مثل هؤلاء هم الذين نقصدهم لأنهم مصداق أنباء 

رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: 
والحديث  باِلنّـَعْلِ(،  النّـَعْلِ  حَذْوَ  إِسْراَئيِلَ  بنَِي  عَلَى  أتََى  مَا  أمَُّتِي  عَلَى  )ليََأْتيَِنَّ 
)وعلماؤهم شر من تحت اديم السماء(، والحديث )يكون في أمتي فزعة فتصير 
7- وقد بيننا السبب في دليل المسلمين وهو عدم قدرتهم على الحرب ولو كان جزاء الارتداد المحض القتل لوجب 
قتل هؤلاء ايضا. وأن أقوال الصحابة التي يظهر منها جواز قتل المرتد يجب حملها على الظروف التي كانوا فيها لأن 
المسلم الذي كان يسكن في دار الإسلام إذ ذاك كان يعد كجندي من جيوش المسلمين فكان معنى ارتداده والتحاقه 
بالكفار أنه فر من جبهة الحرب والتحق بالعدو المحارب وأن جميع الأمم المتحضرة توجب قتل الجندي إذا انقلب 

مع العدو في زمن الحرب.



273

الناس إلى علمائهم فإذا هم قردة وخنازير( أي يقلدون آباءهم بدون أن يفكروا في 
أقوالهم، ولذلك لا يقدرون على الرقي ويكونون سريعي التهور والغضب، شيمتهم 
تكذيب الصادقين وايذاؤهم وسبهم وشتمهم، وهذه أعظم صفة لانحطاط الأخلاق 
وانحطاط الأمم، وأنا لا أقول هذه الاشياء من تلقاء نفسي بل أقول أن محمدًا 
صلى الله عليه وسلم تنبأ عن العلماء أن حالتهم ستكون هكذا، ونرجو أن لا يحمل أحد أقوالنا إلا 
على الذين تنطبق عليهم هذه الصفات وإن قول النبي صلى الله عليه وسلم أن أمته سيأتي عليها ما 
أتى على اليهود، وأن علماءها تكون شر من تحت أديم السماء في ذلك الوقت، 
ويكونون  العلماء  يكذبه  يجيء  حينما  السلام  عليه  الموعود  المسيح  أن  معناه 
بتكذيبه كمشايخ اليهود الذين كذبوا عيسى عليه السلام وأفتوا بكفره وبقتله ووشوا 
به وبجماعته عند الحكومة الرومانية، وبما أن الشيخ يعمل مثل عملهم تماما يفتي 
بكفرنا وقتلنا وطردنا من البلاد ويسبنا ويشتمنا ويعمل كل ما في وسعه لكتم صوت 
دعوتنا الحقة، فإنه بأعماله وأعمال أمثاله يظُهر أنه حقا مثل اليهود، وأن أنباء النبي 
صلى الله عليه وسلم تنطبق عليه تمام الانطباق، ولكي تتم المطابقة بين الشيخ هاشم الخطيب 
يؤلف  إسلامي  مجلس  تكوين  اقترح  فإنه  وجوهها  من كل  اليهود  مشايخ  وبين 
لليهود  فيهم، كما كان  الاعدام  حكم  وتنفيذ  المسلمين  لتكفير  المشايخ  من 
الذي  هو  المجلس  هذا  وأن  السلام  عليه  المسيح  وقت  في  يهودي  مجلس 
وارتداده  السلام  عليه  المسيح  بتكفير  الفتوى  الكاهن  قيافا  رياسة  أصدر تحت 
الرومانية  الأجنبية  الحكومة  لدى  وسعوا  قتله  يجب  وأنه  الموسوي  الدين  عن 
بكل جهدهم لتنفيذ الحكم فيه، "وقد ذكرت في الإسلام"8 وإصدار فتوى القتل 
بحقه وتهييج الشعب ضده هي أشبه شيء بالأمور التي يستند عليها المشايخ 
الأنبياء والأحاديث تصرح  قالوا أن صحف  فاليهود  الخطيب.  أمثال  المكذبون 
الأمة  ذلك  على  وأجمعت  المسيح  ظهور  قبل  السماء  من  بنفسه  إيلياء  بنزول 
أن  شك  فلا  نزوله  قبل  المسيح  ظهور  نقبل  فكيف  ينزل  لم  ولكنه  الموسوية، 
هذا المدَّعي للمسيحية كاذب لأنه ينكر نزول ايلياء من السماء ويؤول النبأ بأن 
8- هي مدنية "قال القرطبي بالإجماع" ومما يدل على ذلك أن عددها إلى ثلاث وثمانين آية نزلت في وفد نجران 

وكان قدومهم في سنة 9 من الهجرة )فتح البيان( والآية المذكورة أي )وقالت طائفة( داخلة في 83 ونمرتها 77(.



274

والأنبياء  الله  يخالف كتاب  وبهذا  السلام،  عليه  يحيى  نزوله مجيء  من  المراد 
وإجماع الأمة، وكذلك قالوا بأنه مذكور في كتبهم بأن المسيح يكون ملكا ويرث 
كرسي داوود عليه السلام، وهذا المدعي فقير الحال لا يوجد عنده شيء ولم 
قائلين  الأمة ضده  وهيجوا  روحانية  مملكته  بأن  ملكا  لمجيئه  تأويله  منه  يقبلوا 
"بمثل ما يقول الخطيب في حقنا"، بأنه يطعن في علماء الدين ويحقرهم بقوله 
امَ  في حقهم "وَيْلٌ لَكُمْ أيَّـُهَا الْكَتـبََةُ وَالْفَرّيِسِيُّونَ الْمُرَاؤُونَ... وَلَا تَطْرَحُوا دُرَركَُمْ قُدَّ
الْخَنَازيِرِ....جِيلٌ شِرّيِرٌ وَفاَسِقٌ" وغير ذلك من الكلمات المهيجة التي ظنوا أنها 
لا تجدر بهم، كما يظن الخطيب في قول الرسول صلى الله عليه وسلم في أمثال مشايخ اليهود.
 )وعلماؤهم شر من تحت أديم السماء(.. و.. )فإذا هم قردة وخنازير(، لا تنطبق 
عليه وعلى أمثاله ولكن الزمن سيثبت عما قريب أننا على الحق وأن خصومنا على 
الباطل والمسيح عليه  اليهود كانوا على  أن مشايخ  قبل  أثبتُّ من  الضلال، كما 
الناس  ينفع  ما  وأما  يذهب جفاء  الباطل  الحق لأن  السلام وجماعته كانوا على 
فيمكث في الأرض، دليل المسلمين بأنه ما جاء مصلح لهذا العالم من قبل الله 
تعالى إلا وكذبه الناس وكفروه وآذوه إيذاء شديدا، وكذلك أولياء الأمة والمجددون 
كفَّرهم مشايخ زمنهم الذين يقول عنهم الخطيب: "هذا قياس مع الفارق فهو فاسد 
كما لا تقاس الشياطين على الملائكة"، ولم يدر أو أنه لم يشأ أن يدري أن أشباه 
الشياطين في كل زمان تقول عن أشباه الملائكة أنهم شياطين ولذلك جوز لنفسه 
أن يسمينا بالشياطين كما عد أمثاله من الجهلاء أولياء الأمة شياطين في زمنهم.

"ميزان  في  مفصلا  عليه  أجبنا  فقد  الإنكليزية  الحكومة  إطاعة  عن  ما كتبه  وأما 
الأقوال  ودليل المسلمين" فإذا لم يمتنع الخطيب عن الكذب والزور فما لنا إلا 
أن نقول له: إذا لم تستح فاصنع ما شئت. وإن الزمن لكفيل مقصدنا، أللدعاية 
ابن عبد  تعاليم محمد  الصليب ونشر  التي هي عبادة  أم لهدم وثنيتهم  للإنكليز 
الله سيد الخلق أجمعين بالحجة والبرهان والحكمة والموعظة الحسنة لا بالسيف 
الذي يهدد به الخطيب. نعم إن المسيح الموعود عليه السلام لم يقم بثورة ضد 
ضد  يقم كذلك  لم  السلام  عليه  الناصري  المسيح  أن  الإنكليزية كما  الحكومة 



275

الحكومة الرومانية، وكذلك لم يأت نبي من الأنبياء في عهد حكومة أعطت الحرية 
الدينية فقام ضدها وناوأها، وإن محمدًا صلى الله عليه وسلم لو لم تكن الحرية الدينية مفقودة في 
زمنه ولو لم يسل المشركون السيف في وجهه صلى الله عليه وسلم لإخفات صوت الحق الذي جاء 
به، لما كان حارب أحدا من الناس، وإن الزمن الذي دخل فيه الإنكليز إلى بنجاب 
وكانت  السيخ،  قبل  من  عظيما  اضطهادًا  مضطهدين  المسلمون  الهند كان  في 
التامة في دينهم ففتحوا  الحرية  الدينية مفقودة، فجاء الإنكليز وأعطوهم  حريتهم 
المدارس والمحاكم الشرعية وصاروا يبشرون بالإسلام جميع الطوائف، بينما كانوا 
في زمن حكومة السيخ لا يقدرون على الجهر بالأذان، ولولا الإنكليز لما أبقى 
فيه  الذي مدح  الزمن  وإن  المبرم،  القضاء  عليهم  ولقضوا  المسلمين  على  السيخ 
المسيح الموعود عليه السلام الحكومة الإنكليزية كان جميع المسلمين في الهند 
يمدحونها إذ ذاك، وأن صاحب المنار في مصر الشيخ رشيد رضا شهد في مناره 
بعدالة الإنكليز في الهند كما ذكرنا في دليل المسلمين نص قوله ولو عرف إخواننا 
الجهات  في  الهند  في  وفظائعهم  الهندوكيين  أعمال  الديار  هذه  في  المسلمون 
وأن  النفوس،  في  المجوسية  التعاليم  أثر  لأدركوا  وغيرها  إسلامية  أقلية  بها  التي 
الدين الحقيقي الذي يهذب النفوس هو الإسلام ولأدركوا عدالة مطالب المسلمين 
بأجمعهم في الهند، وقد ذكرت أن مطالبنا هي مطالب المسلمين بأجمعهم في 
المسلمون  فهل  الاستقلال.  الحصول على  الإنكليزية لأجل  الحكومة  الهند من 
كلهم يسعون للدعاية إلى مصالح بريطانيا أم لأجل حفظ كيان الإسلام في الهند 
من تعصب الوثنيين الذين ينظرون إلى الوطنية والمجوسية كأنهما توأمان ويريدون 
المسلمين  إلى  ينظرون  ولذلك  الهندوكية،  الشعائر  تأسيس الاستقلال على قيم 

الهند. غرباء عن  المحتلين كأنهم  الإنكليز  إلى  نظرهم 

إجلاء بني النضير عن المدينة
يقول الخطيب في صفحة 23 "إن طلبهم من الحكومة إبعاد منير الحصني من 
سوريا مثل طرد طائفة من اليهود وهم بنو النضير من المدينة" ويعلم كل من له إلمام 
قليل بعلم التاريخ أن  بني النضير كانوا نكثوا العهود التي كانوا قطعوها مع رسول 



276

الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه "وهذه العهود كانت سياسية" ثم خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم مرة لأخذ 
ديَّة فخلا بعضهم ببعض فقالوا إنكم لن تجدوا الرجل على مثل حاله هذه - ورسول 
الله صلى الله عليه وسلم إلى جانب جدار من بيوتهم قاعد - فهل من رجل يصعد على  هذا البيت 
فيلقي عليه صخرة فيريحنا منه؟ فانتدب لذلك عمرو بن جحاش بن كعب أحدهم 
فقال أنا لذلك، فصعد عليه ليلقي صخرة، فأخبره الله عن مكيدتهم هذه، ثم أُجلوا 
القراء ألا تنطبق هذه الصفات على  من هناك )سيرة ابن هشام(. فاحكموا أيها 
الخطيب وأمثاله؟ أليسوا هم من يأتون بأعمال بني النضير اليهود ويهيجون الناس 
على قتل الأنفس وسفك الدماء كما اعترف محمد شريف الخطيب بنفسه في 
مجلة البعث الصادرة في شهر محرم سنة 1350ه بقوله "وجاء من بعده مبشر 
آخر يسمى جلال الدين شمس فحاول تضليل الناس ولكنهم "أي المشايخ" أدّبوه 
بجدلهم ومناظرتهم وأخيراً بأيديهم وسلاحهم فانهزم" فهل بقي أدنى شك في أن 
الخطيب وأمثاله هم الذين يأتون بأعمال بني النضير وهم الذين يجب إجلاؤهم 
من سورية لأنهم يصدون عن سبيل الله من آمن به ويفسدون في الأرض ويعطلون 
الأفكار ويحللون قتل الابرياء؟ يقول الخطيب أن أقوال قريبه الشيخ محمد شريف 
المذكورة "انما كتب مبنية على الظن قبل أن تكشف دائرة الشرطة في دمشق أن 
طعنك يا جلال إنما كان لأسباب أخلاقية... وياليتها كانت القاضية"، إن هذه 
الجملة تنم على أن قائلها له صاع بحادثة التصدي لقتلي، ولا أدري كيف يجترئ 
المسلمين  العلماء  من  أنه  ادعائه  مع  عنه  يتورع  ولا  الزور  القول  على  الخطيب 
والمشايخ المشهورين؟ إنه يقول أن الشيخ محمد شريف كتب ما كتبه على سبيل 
الظن قبل اكتشاف دائرة الشرطة، وكانت اكتشفت سبب جرحي بعد هذا التاريخ، 
بينهم  فيما  ويتداولونه  الناس  يعرف  ابنه كما  اسم  متقمصا  هو  ما كتبه  وإذا كان 
في النشرة رقم )3( المطبوعة قبل هذا التاريخ في شهر ذي الحجة سنة 1349 
من  الخطيب  ما خلقته مخيلة  اكتشفت  تكن  لم  الشرطة  كان كذبا وزورا، لأن 
الكذب على الناس، حتى أنها معهم بأخلاقهم، ولكن لا عجب في هذه الاعمال 
اليهودية، فقد طعن اليهود من قبل حتى باخلاق الأنبياء وأنسابهم، وأن الله شاء 



277

أن يكذّب الشيخ هاشم على افترائه عليّ فساق رجلا من أهله بعد التاريخ الذي 
المشايخ ومن  لقتلي لأنه من  التصدي  بأخلاقي، وقريبه عرف بحقيقة  فيه  طعن 
عائلة الخطيب، وكفى بالشاهد على الخصم لقبول شهادته أن يكون من أهله، 
فصرحّ هذا الخطيب القريب وأعني الشيخ محمد شريف أن جرحي كان لأجل 
الناس، وكل من يعلم أخلاق  العقيدة وأن هذا الأمر يعرفه جميع  الاختلاف في 
المشايخ، وقد كتبت "الرأي العام" في دمشق عن هذا الحادث ووجهت التهمة 
المصرية  المصورة"  "اللطائف  أيضا. وقالت  الشيخين  اسم  المشايخ وذكرت  الى 
في عدد 9 يناير عام 1928 ما نصه: "الشيخ جلال الدين المبشر الهندي الذي 
أوفدته الفرقة الأحمدية في الهند لنشر تعاليمها في سورية وقد أحدثت تعاليمه أثراً 
سيئًا في نفوس بعض المشايخ، وحرضوا رجلين على قتله فاعتديا عليه محاولين 
الفتك به في 22 ديسمبر" وكتبت جريدة المقتبس في 4 يناير 1928 بعد ذكر 
من ناقشوني ما نصه: "إن قلوب هؤلاء الحانقين المغاضبين ملئت غيظا وحقدا 
الطرق  منعطفات  في  ويكمنون  الدوائر  به  يتربصون  وراحوا  المبشر  الأستاذ  على 
قصد اغتياله ويروجون باطل الشائعات عنه وعن أعماله ويتهمونه بتأييد الاستعمار 
البريطاني. وذلك ما يعتقد الناس أن السبب الفذ الذي دفع أولئك الجناة لاجتراح 
جرم أساءوا فيه إلى الله لأنه حرم قتل النفس إلا بالحق، والإسلام لأنه جاء مرشدًا 

هاديا داعيا إلى التسامح والحق لا إلى الجنايات والجرائم".
التي  الهمجية  الخطب  تلك  يتناسى  الاصح  على  أو  الخطيب  ينسى  ثم كيف 
كانت تلقى أيام الجمعة من فوق المنابر في جامع السنانية وغيره من الجوامع، 
وكيف يتجاهل تلك الليالي التي كانوا يبيتون فيها المؤامرات السرية لهذا الغرض، 
وهل نسي الخطيب الاجتماع الذي كانوا عقدوه في حارة القنوات لهذا المقصد، 
كما كان يفعل اليهود بنية القتل، والتي أرسلوها إلي  وأرسلوا مثلها إلى سواي من 
الأخيرة  جملتك  وإن  أخلاقية؟  مسائل  لأجل  الأمور  هذه  هل كل  الأحمديين؟ 
التي يقولها أصحاب جهنم وهي: يا ليتها كانت القاضية!. فضحت كل ما تسعى 
لإخفائه تحت ستار الكذب، وأما أخلاقي فإن الله يعلمها والألوف من الناس في 



278

دمشق وفلسطين ومصر ممن قبلوا الدعوة وممن لم يقبلوها أيضا، وإذا كنت لا تريد أن 
تعترف بالحق وتذعن إليه وترجع عن غيك وافترائك، فأطلب منك لإثبات صدقك بما 
تدعيه أن تحلف بالألفاظ المذكورة في صفحة 7-8 من دليل المسلمين بأنه لم يكن 

لك ولا للمشايخ أي علاقة بهذا الحادث فهل أنت فاعل ذلك ؟

اعترافه بالعجز عن الجواب
كنت قد طلبت في دليل المسلمين وفي غيره أن يرد المشايخ على كتابي "ميزان 
الأقوال"  وعلى ما عرضته عليهم من الأسئلة، ولكن الشيخ هاشم مع اعتقاده بضرورة 
الرد على كتبنا ولومه للذين منعوه عن الجواب ونشر الفتاوي ضدنا كما صرحّ بذلك 
في رسالته التي يقول فيها ما نصه: "كيف يجوز السكوت، ودفع أمثال هذا هو من 
أول الواجبات لعجزه وجهله"، ولا يخجل في الجواب على ذلك من قوله في رسالته 
صفحة 36 ما نصه: "وأما اعتراضاتك على المفسرين في رسالتك توضيح المرام 
وأسئلتك التي أوردتها في ذلك وكذا ما أوردته في رسالتك "ميزان الأقوال" من الأسئلة 
عن أحاديث الدجال، فالعلماء إنما أعرضوا عن إجابتك لأن شغلك وبضاعتك القيل 
والقال ومصائب المسلمين كما ترى فما الفائدة من البحث معك" فهل يرى القراّء 
اعترافا بالعجز وتذبذبا بالعقيدة من حيث ضرورة الرد وعدم ضرورته أكثر من هذا؟ ولكن 

هيهات لباطل الخطيب من جهل وتذبذب أن يعلو على حقنا المبين.

مساعي المشايخ ومساعينا
كنت قد ذكرت في دليل المسلمين صفحة 38 ما نصه. "وإن كل مساعيهم ترجع 
لتكفير الناس وإخراجهم من الإسلام أفواجا أفواجا من دون أن يدُخلوا فيه أحدا. اسألوا 
هؤلاء المفتين ومشايخ عائلة الخطيب كم أدخلوا في الإسلام من الأديان الأخرى مدة 
حياتهم؟ ولكن الجماعة الأحمدية التي يعدونها خارجة عن الإسلام قد أدخل الله على 
يدها بواسطة تبشيرها عشرات الألوف من المسلمين والوثنيين في الإسلام من أهالي 
أمريكا وأوروبا وأفريقيا وغيرها من البلاد" وقد أجاب الخطيب على ذلك في رسالته 



279

صفحة 32 مفتخرا بقوله: "وما علينا إلا البلاغ المبين وخصوصا في الأزمان الأخيرة 
التي سبق في علم الله أن يخرج فيها الناس من دين الله أفواجا كما دخلوا فيه من قبل 
أفواجا"، فالشيخ هاشم ينسى أنه كان في علم الله أيضا أن الزمن الذي يخرج الناس 
فيه من دين الله أفواجا هو الزمن الذي لا يبقى فيه الإسلام إلا اسمه وتكون المساجد 
عامرة وهي خراب من الهدى وتكون العلماء أمثاله شر من تحت أديم السماء لأن 
الفتنة تخرج من عندهم كما أخبر عن ذلك النبي صلى الله عليه وسلم ، ففتنة خروج 
الناس أفواجا من دين الله هي أمثال الخطيب في هذا الوقت، أما أهل الحق فلا يزالون 
غالبين على من خالفهم إلى يوم القيامة، ولذلك كانت أعمال الصحابة إدخال الناس 
أفواجا في دين الله وأعمالنا أيضا أدخل الله بواسطتها الألوف الكثيرة من الكفار في 
الإسلام، وأما المشايخ فعوضًا عن أن يدُخلوا فيه أحدا فهم يخرجون أهله بجهلهم 
وتهورهم وجمودهم، وإذا كان الشيخ هاشم وأمثاله من العلماء الجهلة يعتقدون أن الناس 
يخرجون من دين الله أفواجا ولا مناص من هذا الأمر، فإننا نخالفهم في هذه العقيدة 
ونؤمن بكل أفئدتنا أن الإسلام سينتشر في جميع الآفاق وسيدخل الله فيه جميع 
الممالك حتى تكون له الغلبة على جميع أديان العالم، ولذلك فإننا نعتقد بانتشار 
الإسلام لا باضمحلاله كما يعتقد المشايخ، ونرجو من الله ما لا يرجون وأن مساعينا 
وجهودنا وأعمالنا كلها نبذلها لهذا الغرض، ونفدي أنفسنا وأموالنا وكل غال ورخيص 
لدينا في سبيل هذا الدين الحنيف دين محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم وإظهار 
صدقه وعظمته ورفع لوائه بين جميع الشعوب حتى لا تبقى عزة في العالم إلا عزته ولا 
مجد إلا مجده ولا سلطان إلا سلطانه، وما التوفيق إلا بالله هو مولانا وعليه نتوكل وإليه 

ننيب، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والسلام على من اتبع الهدى.
 

المبشر الاسلامي جلال الدين شمس احمدي
حيفا – 8 جمادي الأولى 1350 هـ الموافق 21 ايلول 1931 م



طبع على نفقة
السيد محي الدين الحصني الدمشقي

طبع بالمطبعة الهندية بشارع الدواوين رقم 15)بمصر(
حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

رْ عِبَادِ * الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فـيَـتََّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أوُلئَِكَ * فـبََشِّ
الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأوُلئَِكَ هُمْ أوُلُو الْلَْبَابِ*  )الزمر: 19-18(

 بقلم المبشر الإسلامي
جلال الدين شمس أحمدي

تنوير الالباب
لإبطال

دعوة البهاء والباب



281

بسم الله الرحمن الرحيم
نحمده ونصلي على رسوله الكريم

بفضل الله ورحمته هو الناصر

يصعب جدًا على الناس وبالأخص على عامتهم معرفة حقيقة البابية )1( وسبب 
ذلك إخفاء أشياعها كتب الباب والبهاء، وكتم المبشرين البهائيين جهد طاقتهم 
تعاليمهما وسترهم اياها بستار الكذب والخداع، فهم لا يبينون حقيقة تعاليمهم 
للناس ولا يبدون لهم ما تخفيه صدورهم لأن شيمتهم التقيّة )اصطلاح مشهور 
معناه أن يخفي الإنسان عقيدته ويتظاهر بخلافها( وسيرتهم الخداع والرياء. وهذا 
هو السبب في أن كثيرًا من الكتاب والعلماء يخطئون فيما يكتبونه عن البهائية 
ولا يصيبون كبد الحقيقة والصواب. فبعضهم يظن أنهم فرقة من المسلمين كما 
دعوى  إليهم  يعزو  والبعض   1931 عام  الصادق  الهلال  تقويم  في  مذكور  هو 
نور  مجلة  تحرير  رئيس  حسين  الخضر  محمد  السيد  الشيخ  ذكر  النبوة كما 
الإسلام في العدد الخامس من المجلد الأول، مع أنه لمَ يَدَّعِ أحد منهم لا الباب 
ولا البهاء ولا عباس بالنبوة والوحي والرسالة بالمعنى الذي نعتقد به نحن معشر 
المسلمين. ولأجل أن يحذر المغرورون بخداع البهائيين من الوقوع في شراكهم، 
ساعد  عن  شمرت  فإني  الناس  على  خافيتين  والبابية  البهائية  تبقى  لا  ولكي 
القناع عن محيا حقيقة  الملأ، لحسر  الرسالة لأنشرها على  بهذه  الجد وجئت 
من كتب  والشواهد  بالأدلة  ومكتفيا  الإيجاز  متوخيا  المتحجبين  الدينين  هذين 
الباب والبهاء ومؤلفات عبد البهاء ومن كتب كبار دعاتهم، من دون أن أتعرض 
لتفاصيل الأمور التي لا تسع عشر معشارها هذه الرسالة الموجزة. وإني أتضرع 
إلى الله تعالى أن يجعلها نبراسا يضيء به مسالك المحققين ودليلا مرشدا لكل 
من يناظر البهائيين وسببا لهداية الذين اشتروا الظلمات بالنور المبين وما توفيقي 

إلا بالله عليه توكلت وبه أستعين.



282

الفصل الأول
في تحليلهم الكذب والنفاق وقول الزور

لم يحرص دين من الأديان السماوية حرصه على الصدق وتحريم الكذب والخداع 
والنفاق وقد لعن الله الكاذبين في القرآن المجيد بقوله: * لَعْنَةَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبيِنَ* 
الناس  قـوَْلَ الزُّورِ* ، وأمر  وَاجْتَنِبُوا  الَْوْثاَنِ  مِنَ  الرّجِْسَ  فاَجْتَنِبُوا  ، وقال تعالى: * 
بالصدق بقوله: * كُونوُا مَعَ الصَّادِقِينَ* ، وذم المنافقين بقوله: * إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي 

رْكِ الَْسْفَلِ مِنَ النَّارِ* . الدَّ
وكذلك الدين الموسوي جاء فيه في الوصايا العشر: "لَا تَشْهَدْ عَلَى قَريِبِكَ شَهَادَةَ 
زُورٍ" )الَْخُرُوجُ 20 : 16(، وكذلك الإنجيل حرم الكذب وقد أخبر المسيح عليه 
السلام بطرس وقال له: "إِنَّكَ قـبَْلَ أَنْ يَصِيحَ الدِّيكُ تـنُْكِرنُي ثَلَاثَ مَرَّاتٍ" )إِنْجِيلُ 
مَتَّى 26 : 75(، فلحق بطرس التعجب والاستغراب في ذلك الوقت لأن فطرته 
السليمة كانت بدرجة من الصفاء بحيث ينكر بها أنه يأتي عليه وقت يبدي فيه 

خلاف ما كان يعتقده ولكنه كما ورد في الإنجيل:
" فتذكر  بطُْرُسُ كلامَ يَسوعٍ فَخَرجََ إِلَى خَارجٍِ وَبَكَى بُكَاءً مُرًّا" )إِنْجِيلُ مَتَّى 26 : 
75( فكل ذي فطرة سليمة يكره الكذب والنفاق إلا الذين انطفأ نور فطرتهم وختم 
عقائدهم  في  يكذبون حتى  فأمثال هؤلاء  والفساد.  الظلمة  بأغشية  قلوبهم  على 
وديانتهم ويفتخرون بدينهم الذي حلل لهم الكذب والخداع كما هو حال مؤسس 

البهائية ومبشريها.
)1( إن الوصية التي وصى بها الباب أتباعه قبل تنفيذ حكم الاعدام فيه تكفي 
لأن يحذر الناس من كل ما يقوله البهائيون، ويتخرصون به من شتى الأحاديث 
إذ كيف يجوز لعاقل أن يثق بأناس أساس ديانتهم الكذب والرياء؟ وهذا هو نص 
الوصية "أي اصحاب فرداكه از شما سوال نما ينداز حقيت من تقية نما ئيدر 
إنكار نمائيد ولعن كنيد" ـ )نقطة الكاف لمؤلفه الحاج ميرزا جاني كاشاني بابي 
صفحة 247( وترجمتها: "أيها الأصحاب إنكم تُسألون غدا عن صدق دعوتي 



283

بالتقيّة فاجحدوني والعنوني". فعليكم 
وقد حرم صلاة الجمعة في كتابه )فروع( ولكنه بالرغم عن ذلك كتب إلى الملا 
محمد علي الزنجاني بعد أن صار بابيا وكان إماما في أحد المساجد ما معناه 
إماما  وابقوا  تقيمونها  أقيموها كما كنتم  بل  الجمعة  صلاة  ترككم  يناسب  "لا 
من  نجد رسولا  وإذا كنا لا  الكاف صفحة 230(  )نقطة  الأول".  مثل  للناس 
الرسل الأقدمين يأمر أتباعه بمخالفة شرعه فاننا نرى المؤسس الحقيقي للبهائية 
الذي يدّعي بنسخ الشريعة الإسلامية ويحرم صلاة الجمعة، يخالف أوامر نفسه 
إذ يأمر أحد أتباعه بأن يصلي الجمعة بالناس كما كان يصليها بأسلوب كاذب 

وطريق ذي اعوجاج وضلال.
الأصفهاني  علي  حيدر  لميرزا  الله(  )بهاء  علي  حسين  ميرزا  وصية  وكذلك كانت   )2(
حينما أرسل )1( من أدرنه للتبليغ في الأستانة بوساطة عباس أفندي فإنه قال له ما نصه:

برائي سياحت واطلاع هرجائي  را  ادرنه  "بحكمت صحبت كن ومشرف شدن 
إظهار دار استر ذهبك وذهابك ومذهبك راهمواره ملاحظ نما" وترجمته: "اجتمع 
هو  إليها  بأن حضورك  للناس  أظهر  أدرنه  إلى  تفد  وحينما  حكمة  بكل  بالناس 
لأجل الاطلاع والسياحة واجعل نصب عينيك دائما النصيحة القائلة استر ذهبك 
وذهابك ومذهبك" وحسب هذه الوصية آثر الكذب على الصدق في مواضع كثيرة 
وسرد في كتابه بهجة الصدور حوادث كثيرة كان يخفي الحق فيها ويخدع الناس 
ويمثل دور الكاذب المنافق وإننا نذكر هنا بعض تلك الحوادث التي حاز لأجلها 

قصب السبق وفاق مبلغي البهائية الآخرين.
)1( قال في صفحة 107 من كتابه المذكور ما مفاده "إنني اتهمت مرة في مصر 
بخروجي عن دين الإسلام واعتناقي لدين جديد فكتبت إلى مأمور الشرطة بأن 
القنصل إنما عزانا إلى كتاب جديد لغرض نفساني وللعداوة التي يحملها لنا، ولدى 
التحقيق ظهر لولاة الأمر كذب القنصل وافتراؤه وتهمته كالشمس في رائعة النهار"، 
مع أن قول القنصل كان حقا وصدقا وأن ميرزا حيدر علي كان حقيقة بهائيا وأيضا 
مبشراً بهذا الدين الجديد، وهو بنفسه يعترف بذلك ويفتخر في كتابه بأنه جعل 



284

فلانا يعتقد بهذا الشرع الجديد كما قال في بهجة الصدور صفحة 184 عن رجل 
بشّره بالبهائية ما نصه: "از نسخ وتجديد شريعت هم به برهان آكاشد" )وترجمته: 

أنه علم بالبرهان نسخ الشرع الإسلامي ومجيء شريعة جديدة بعده.
)2( وذكر أيضا في صفحة 169 من كتابه أن بعض الناس قص على حاكم العجم 
أموراً خلاف الواقع ضد البهائيين، فاجتمع بالحاكم مرة وجعل نفسه سائحا وبيّن 
له حال عكا وقال له أخيرا ما نصه. "ازين ينستم الابي غرضانه مشرف شدم وبي 
غرضانه آنجه دانسته وديده است عرض ميكند"، )ومعناه: أنني لست من الطائفة 
البهائية وقد تشرفت بكم بدون أي غرض وما ذكرت لكم إلا ما علمت أو رأيت 
في عكا(، فأجابه الحاكم شجاع الدولة أنه لا يمكن أن يتكلم أحد بهذه الصورة 
عن البهائية أو يحفظ بهذا المقدار إلا أن يكون بهائيا. فيظن أنك بهائي وتستر 
ذلك على نفسك. فكان جوابه بأنني إذا كنت من الفرقة البهائية مؤمنا موقنا بها، 
فعلي أن أطيع بهاء الله في جميع أوامره. وكان غرضه من هذا القول أن الكذب 
والتقية هما أيضا مما علمنيه وأمرني به بهاء الله فإذا أنكرت وجحدت بهائيتي 
من  التي  أوامره  طبق  بل  عنه  خروجا  ذلك  يعد  فلا  الدين  بهذا  مبلغ  أنني  مع 

الكذب. جملتها 
)3( وقال في صفحة 97 أنني وميرزا حسين شيرازي ودرويش حسن ذهبنا في 
مجيء  أثبت  أنني كنت  ومع  القنصل،  دار  إلى  الوعد  حسب  الليالي  إحدى 
كتاب جديد وشرع جديد بالأدلة المادية والمعنوية ولكنا أظهرنا المحافظة على 
آداب الإسلام أمامه وأمام الآخرين فكنا نؤدي الصلوات وغيرها حسب الظاهر 
كأننا من المسلمين ونص ألفاظه ما يلي "ونزداو وآخرين وهم در ظاهر آداب 

إسلام واحفظ مي نموديم".
)4( وقال في صفحة 235 أنني اجتمعت مرة في الباخرة في طريقي من الأستانة 
له  البهاء، فقلت  الثناء على عبد  أمامي في  بالغ  إلى عكا برجل فاضل عكاوي 
أننا نسمع أن له أتباعا كثيرين في العجم وأنا لا أعرف بذاتي شيئا عن أحوالهم 
وعقائدهم وتعليماتهم وخططهم فأجابني أن عبد البهاء فذ وحيد في حالاته الجلالية 



285

والجمالية، لا يوجد له نظير ولا مثيل وقد بقينا تسعة أيام في الباخرة والرجل ما فتئ 
يكثر من مدح عبد البهاء، فقلت له أنني كنت أقصد السفر إلى مصر ولكن الآن 
يجب علي قبل كل شيء أن اتشرف بمثل هذا الرجل الكريم للاستفادة والاستمداد 
منه، ولما تشرفت بعبد البهاء وجدت الرجل قد سبقني إليه وأخبره بأنه شوَّق ثلاثة 
من الأعاجم بالبهائية حتى حصلت لهم رغبة شديدة ومحبة، ولابد من حضورهم 
اليوم، فلينظر القراء كيف يتجاسر مبلّغ البهائيين الأعظم الذي يعدونه عديم المثال 
عندهم على الكذب الصريح، وكان قصده من تجاهله بالبهائية أمام الرجل أن يرغبه 
فيها وكذلك الرجل كان بهائيا وامتدح أمامه عبد البهاء بقصد اصطياده وإدماجه 
في عداد البهائيين ولم يعلما لضلالهما أنهما كلاهما وقعا في شرك الهلاك والبوار 

باختيارهما طريق الكذب والنفاق ونبذ الخجل والحياء.
وكان  وطهران  إلى كاشان  يزد  من  مرة  ذهبت  بأنني   27 في صفحة  وقال   )5(
في طهران شيخ طريقة مشهور بين الناس اسمه الأستاذ غلام رضا، فدخلت في 
طريقته وأظهرت له اعتقادي بها ولم يكن غرضي من الدخول في طريقته إلا التستر 
والاختفاء كي لا يعرف الناس بأنني من أتباع البهاء ولكي أجلب هذا الشيخ إلى 

ما اعتقد به )من نفاق ورياء(.
)6( وقال في صفحة 44 بأنه زار مرة بلدة نجف واجتمع فيها بالعقلاء والعلماء 
والصوفية والتلامذة لتبليغهم البهائية، ولكنه كان يصلي معهم بالجماعة أيام مكثه 
فيها وأحيانا كان يحضر حلقات دروسهم لسماعها. مع أنه كان يعرف كما ذكر 
مع  تجوز  لا  الصلاة  بأن  الله  بهاء  تعليم   97 صفحة  الصدور  بهجة  في كتابه 
الجماعة إلا في صلاة الميت، وألفاظه هي هذه "صلوا جماعت ممنوع است مكر 

در صلاة ميت".
وأمثال هذه الكذبات كثيرة جدا وقد ذكر مؤلف الكواكب الدرية في مآثر البهائية 
في الصفحة 452 مفتخرا بأن البهائيين في العجم كان لهم تدخل في كل محكمة 
وكل مركز ببركة التقيّة، وكانوا على علم بأعمال كل شخص حتى أنهم كانوا يعرفون 

أسرار حرم الملك بواسطة البهائيين المتسترين الموظفين في السرايات الملكية.



286

وكذلك عباس أفندي خليفة بهاء الله والمفسر الأعظم لشريعته وابنه الذي انشعب 
الله وكان  المسلمين خلاف أوامر بهاء  القديم، كان منافقا يصلي مع  من أصله 
أهالي  الجمعة ويعلم هذا كل صغير وكبير من  المسجد لأداء صلاة  يحضر في 
في بعض  بأنه يصلي  أمامي  اعترف  فقد  ميرزا محمد علي  أخوة  حيفا، وكذلك 
الأحيان صلاة الجمعة في جامع الجزار بعكا وفي مساجد حيفا، ولما قلت له بأن 
بهاء الله منع الصلاة بالجماعة في كتابه الأقدس فكيف تخالفه وتصلي بالجماعة 

أجابني أن بهاء الله كان سمح له بذلك.
ونذكر ميرزا عبدالحسين البهائي في الكواكب الدرية في مآثر البهائية أن عباس 
أفندي لما قدم إلى مصر كان فيمن زاره في الفندق الذي نزل فيه الشيخ محمد 
بخيت مفتي الديار المصرية، وقد رد إليه الزيارة في داره وكان إذ ذاك يوم الجمعة 

فصلى عبد البهاء صلاة الجمعة في السيدة زينب. )1(
فبمثل هذه الأخلاق وعلى مثل هذه الدعائم أسست البهائية، وقام دعاتها وكبار 
رجالها ومؤسسوها في الكذب لأنهم لا يرون فيه عارا، ولا في النفاق والرياء وقول 
الزور مذمة وشنارا، يظهرون غير ما يبطنون ويخدعون الناس ويقولون لهم أنه يمكن 
يبقى  المسيحي  وكذلك  الإسلام،  دينه  على  بقائه  مع  بهائيا  يكون  أن  للمسلم 
مسيحيا واليهودي يهوديا بعد قبولهما البهائية لزعمهم أن البهائية توحد بين جميع 
الأديان، ولكن أي رجل فيه ذرة من العقل سواء كان مسلما أو مسيحيا أو يهوديا 
يقبل اعتناق البهائية التي تعلمه الكذب والنفاق ويترك دينه الذي يعلمه الصدق 
والاستقامة والاعتدال في جميع أقواله وأعماله؟ اللهم إلا من لم يبق في عقله شيء 
من الصفاء ولا في ضميره بقية من الإخلاص والصدق؟ فإن مثل هؤلاء لا عجب 
في قبولهم البهائية بعد أن خسروا أعظم نعمة في الوجود نعمة العقل ونعمة الضمير 
والوجدان. ولا ننكر أن الذين قبلوا البهائية جلهم ليسوا على هذه الشاكلة، لأنهم 
من  فيهما  وما  والبهاء  الباب  على كتب  يطلعوا  ولم  الدين  هذا  حقيقة  يجهلون 
المخازي التي لا يقبلها إنسان يعرف معنى الرجولة والصدق وكرم النفس وعزتها 
وخلة الشمم والإباء، وإنني أقول بكل يقين أنه لا يوجد من المتعلمين في مصر من 



287

الأمصار المتحضرة من قبل البهائية وهو عارف حقيقتها. ومن الناس أيضا من قبل 
البهائية لمطامعه الشخصية واتباع أهوائه وشهواته الدنية كما قال مرة أحد البهائيين 
لصديقي المحترم السيد محي الدين الحصني التاجر في الموسكي بالقاهرة بعد 
أن بين له مآثر البهائية وفضائلها، أنه قبل أن يعتنق البهائية كان محظورا عليه أن 
يختلط بالنساء ويصافحهن ويجالسهن ولكن اليوم بفضل البهائية صار حرا طليقا 

من هذه القيود كلها.
واذا كان الضلال يتفاوت في فريق دون فريق من الطوائف الضالة التي خرجت عن 
أساس الدين الذي ارتضاه الله لخلقه، فإن النصيب الأوفر للضلال والسهم الأكبر 
للخروج عن الحق خص بها البهائيون من دون سائر البشر لتحليل دينهم الكذب 
والنفاق، مما لم يجوزه دين من الأديان السماوية على الاطلاق. * أوُلئَِكَ الَّذِينَ 
اشْتـرََوُا الضَّلَلَةَ باِلْهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتـهُُمْ وَمَا كَانوُا مُهْتَدِينَ*  )البقرة: 17(، 

ولاشك أنهم من اصحاب السعير وفي النار هم خالدون.
 



288

الفصل الثاني
شريعة الباب

ظهر مما ذكرناه آنفا بكل جلاء أن أساس دين البهائيين التقيّة والنفاق، وقد أُشرب 
ذلك في قلوبهم فلا يستطيعون منه مخرجا إلا بالخروج عن هذا الدين الجديد. 
اجتمعوا  إذا  بل  يظهرون لأحد حقيقتهم،  ببهائيتهم فلا  متمسكين  داموا  ما  وأما 
الصلاة  عليه  محمد  به  جاء  ما  بكل  مؤمنون  مسلمون  أنهم  له  يظهرون  بمسلم 
والسلام ويقولون أنهم يعتقدون بكتاب الله القرآن وأنه منزل من عند الله بلا شك 
ولا ارتياب، فيظن مخاطبهم أنهم فرقة من فرق المسلمين والحقيقة عكس ذلك 
لأن عقيدتهم هي أن الشريعة الإسلامية قد انتهى زمن العمل بها منذ قام الباب 
بدعوته واتى بشريعة جديدة توافق هذا الزمان على زعمهم. وعقيدتهم هذه بالإسلام 
ونسخ أحكام القرآن كعقيدتهم ببقية الأديان والإنجيل والزبور والتوراة وغيرها، مع 
أن هذه العقيدة تخالف عقيدة المسلمين لأن الإسلام دين كامل يعُمل باحكامه 
الكاملة إلى يوم القيامة حسب نص الكتاب المبين كما قال تعالى: * الْيـوَْمَ أَكْمَلْتُ 
دِينًا*  )المائدة: 4(،  سْلَمَ  الِْ لَكُمُ  وَرَضِيتُ  نعِْمَتِي  عَلَيْكُمْ  وَأتَْمَمْتُ  دِينَكُمْ  لَكُمْ 
وقال: * إنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يـهَْدِي للَِّتِي هِيَ أقَـوَْمُ*  )الإسراء: 10(، فكما أن الأكمل 
لا يوجد فوقه ما يعبر عنه بالكمال كذلك الأقوم لا يوجد أقوم منه، وكذلك قال 
تعالى: * مَا فـرََّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ*  )الأنَعام: 39(، أي أن جميع الوسائل 
إليها لإدراك  الله أو يحتاج  التي يمكن للإنسان بواسطتها أن يصل إلى  والطرق 
يـتَـلُْو صُحُفًا  الكتاب. وقال أيضا: *  الدنيوية والأخروية ذكُرت في هذا  السعادة 
مُطَهَّرَةً * فِيهَا كُتُبٌ قـيَِّمَةٌ*  )البينة: 3-4(، وقال: * وكَُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تـفَْصِيلً*  
وَرَحْمَةً  وَهُدًى  شَيْءٍ  لِكُلِّ  تبِـيَْاناً  الْكِتَابَ  عَلَيْكَ  وَنـزََّلْنَا   * )الإسراء: 13(، وقال: 
وَبُشْرَى للِْمُسْلِمِينَ*  )النحل: 90(، وقال: * مَا كَانَ حَدِيثاً يـفُْتـرََى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ 
الَّذِي بـيَْنَ يَدَيْهِ وَتـفَْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يـؤُْمِنُونَ*  )يوسف: 112(، 
وقال: * قُلْ ياَ أيَّـُهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِليَْكُمْ جَمِيعًا*  )الَأعراف: 159(، وقال: 



289

* وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلَّ رَحْمَةً للِْعَالَمِينَ*  )الأنبياء: 108(، وقال: * وَاتْلُ مَا أوُحِيَ إِليَْكَ 
مِنْ كِتَابِ رَبِّكَ لَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتهِِ*  )الكهف: 28(، أي لا ينسخ أحد كلامه وقال 
أيضا: * وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزيِزٌ * لَ يأَْتيِهِ الْبَاطِلُ مِنْ بـيَْنِ يَدَيْهِ وَلَ مِنْ خَلْفِهِ تـنَْزيِلٌ مِنْ 
حَكِيمٍ حَمِيدٍ*  )فصلت: 42-43(، ومعنى نسخ الشيء أبطله وأقام مقامه شيئا 
آخر، فلا يلحق هذا الكتاب نسخ ولا تغيير ولا تبديل إلى يوم القيامة، ولذلك 

أوصى مؤسس الأحمدية جماعته في كتابه تقوية الإيمان ما تعريبه.
"ومن التعاليم الضرورية لكم أن لا تتخذوا القرآن مهجورا، فإن لكم في القرآن وحده 
حياة، من يكرمه ينل في السماوات الإكرام، ومن يفضله على كل حديث وعلى 
كل قول يفضل في السماء. ألا لا كتاب لبني نوع الإنسان إلا القرآن، ولا رسول 
ولا شفيع لبني آدم من بعد اليوم إلا محمد المصطفى عليه الصلاة والسلام، لذلك 
فاجتهدوا بأن تفضلوه على سواه لكي تسجلوا في السموات مع الناجين. ثم قال: 
)القرآن فاتح لسبل السلام الحق الكامل وأما ما سواه من الصحف فما هي إلا 
أظلاله، لذلك فاقرأوا القرآن بتدبر وحبوه حبا جمًّا، حبًّا ما أحببتم شيئا كمثله، 
وذلك لأن الله ناجاني وقال الخير كله في القرآن أي وربي أنه لحق الخير كله 
في القرآن فواحسرة على أولئك الذين يفضلون عليه غيره. ألا يا أيها الناس إن كل 
فلاحكم وفوزكم في القرآن ينبوعه. ليست هناك من حاجة إلا وتوجد في القرآن 
بأكملها، وسيكون القرآن وحده لإيمانكم مصدقا أو مكذبا يوم الدينونة ولا يوجد 
تحت أديم السماء من كتاب يستطيع أن يهديكم بلا واسطة القرآن والرجوع إليه(.
ولكن الباب نقض الشريعة الإسلامية كما نقض غيرها وقال في تفسير سورة يوسف 
وفي مؤلفاته الأخرى ما معناه "أنني أفضل من محمد كما أن قرآني أفضل من 
قرآن محمد... إن محمدا كان بمقام الألف وأنا بمقام النقطة". وأتى من عنده 
مع  بذلك  يعتقدون  البهائيين  وإن  الإسلامية،  الشريعة  بها  نسخ  بأحكام جديدة 
القيامة وحرام محمد حرام  اعترافهم بصحة الرواية )حلال محمد حلال إلى يوم 
إلى يوم القيامة(، وأولوها بعد سردها في بحر العرفان أن المراد من القيامة هو زمن 
القائم )بحر العرفان صفحة 115ـــ 116( وذكر في الصفحة 126 منه ما نصه 



290

اديان رايكي مي فرمائيد يعني نسخ من فرمائيد شريعت قبل را(  )اينكه جميع 
أي: )أن المراد من جعل القائم جميع الأديان واحدا أنه ينسخ الشريعة الأولى 
الفرائد  في كتابه  البهائي  المبلغ  الفضل  أبو  وقال  الإسلامية"(.  الشريعة  "أي 
نصه:  ما  الباب  مهدوية  ذكر  بصدد   302 صفحة  ه   1315 سنة  المطبوع 
"ظهور المهدي سبب ختم إسلام وفتح شريعت وديانت جديدة باشد" أي أن 
الباب( سبب لختم دور الشرع الإسلامي وفتح دور  ظهور المهدي )الذي هو 

الشريعة الجديدة وديانة جديدة(.
شرائع  جميع  حكم  أن  معناه  ما   150 صفحة  في  الكاف  نقطة  مؤلف  وقال 
عنه  تسقط  الاقامة  ينوي  وحينما  بمسافر،  تختص  التي  الأوامر  الأنبياء كحكم 
ينسخ  لا  الذي  الدين  محمد صلى الله عليه وسلموأما  شريعة  لنسخ  ضرورة  هناك  لذلك كانت 
هو دين حضرة القائم آل محمد )أي الباب( ثم يذكر الحكمة من هذا النسخ 
بقوله ما نصه. )واحكام حضرت أحكام باطن است ولابد باطن كه آمد حكم 
ظاهرمي رود( أي: أن أحكام حضرة الباب هي أحكام باطنية فكان من الضروري 

رفع حكم الظاهر عند مجيء الباطن.
وقال البهاء في صفحة 205 من كتابه الإيقان في شأن الباب ما نصه:

وامرش  أنبياء  از كل  أعظم  قدرش  فرماكه  ملاحظه  را  آنحضرت  ورتبه  )قدر 
اعلى وارفع ازا عرفان وادراك كل أولياء است( أي: )لتلاحظ رتبه حضرته "أي 
أعلى وأرفع من عرفان  الأنبياء وأمره  أكبر من سائر  بأن درجته  الباب" وقدره 

وإدراكهم(. الأولياء  جميع 
أدعية محبوب صفحة 195".  "راجع  الرسل  لسلطان  )إنه  أيضا  وقيل في حقه 
والآن لنأت لذكر بعض أحكامه وتعاليمه التي يزعم أتباعه أنه لا يمكن للأنبياء 

والأولياء والعلماء أن يأتوا بمثلها لعظمتها وأهميتها(.
قال في كتابه البيان ما نصه: )الباب الثامن من الواحد التاسع في حرمة الترياق 
والمسكرات والدواء مطلقا(، فهل يقدر أحد من حضرات القراء أن يجد شارعا 
استعمال الأدوية كلها ويدخل الأطباء في عداد  الذي يحرم  الباب  حكيما مثل 



291

عبد  ميرزا  أيضا  ذكر  وقد  الطب؟  علم  دراسة  في  أوقاتهم  يضيعون  إذ  المجانين 
الحسين البهائي في الكواكب الدرية صفحة 323 ـ 327 أن الباب منع استعمال 

الأدوية وحرّم النارجيلة والأفيون.
)2( وقال في الباب الحادي عشر من الواحد السادس ما نصه )دوست مي دارد 
خداوند كه در حال من أهل البيان رابر فوق سيريريا عرش يا كرسي تشينند كه أن 
وقت از عمر أو محسوب نيميكردد( أي أن الله يحث أن يجلس أهل البيان )أي 
أتباع الباب( فوق السرير أو العرش أو الكرسي لأن ذلك الوقت لا يحسب من 
أعمارهم... ولاشك أنه لم يوفق أحد من الأطباء الكبار لمثل هذا الاكتشاف 
العظيم، لزيادة العمر ولكن يظهر أن الباب لم يتيسر له الجلوس على الكراسي 
والسرر ولذلك لم يطل عمره إذ قتل سريعا، بعد دعواه بخمس سنوات تقريبا في 

الثلاثين من عمره.
)3( وقد أمر بقتل من يؤذيه ويحزنه وهذا نص قوله في البيان )إن الله قد أمر بأن 
تقوموا من مقاعدكم إذا سمعتم اسم من يظهره من بعد بلقب القائم، والحكم على 
إعدام من يحزنه من فوق الأرض بما يمكن )الباب 1 واحد 6( ونزولا عند هذه 
الأوامر كان أتباعه يفسدون في الأرض ويقتلون الأنفس البريئة، وكانت الحكومة 

تطاردهم لقمع فتنتهم وردعهم عن الإجرام(.
أحد  أراد  إذا  أنه  شيراز  في  إليه  بالحج  الناس  أمر  الذي  بيته  عن  قال  ـــ   )4(
التي حوله رضي أصحابها  يبنيه حسب إرشاد يجوز له أن يأخذ الأراضي  أن 

أم لم يرضوا)1(.
وهذا نص قوله: )حول البيت لا يجوز بيته ومن أراد أن يرفع هذا حل عليه أن يأخذ 

ولو لم يرض صاحبه.)باب 17 واحد 7(
)5( ـــ أن الباب فرض على كل ملك يعتنق البابية أن لا يسمح لأحد بالإقامة 
)قد فرض  يلي:  ما  قوله  نافعا، ونص  تاجرا  أو  بابيا  أن يكون  إلا  في مملكته 
على كل ملك يبعث في دين البيان أن لا يجعل أحد على أرضه ممن لم يدن 
بذلك الدين، وكذلك فرض على الناس كلهم أجمعون إلا من يتجر تجارة كلية 



292

ينتفع به الناس(. )باب 6 واحد 7(.
ثم ذكر حكما خاصا في الباب الرابع من الواحد السادس عن الولايات الخمسة 
أي )فارس والعراق وآذربايجان وخراسان ومازندان( أنه لا يجوز أبدا أن يسكن فيها 
أحد سوى أتباعه ونصه ما يلي: )ما أذن الله أن يسكن على قطع الخمس غير 

حروف البيان وإن طال الزمان(.
)6( قال أن كل مال يغتصب من غير البابيين إذا حوى شيئا عديم النظير يكون 
من نصيب الباب وإلا تبقى أمانة تقدم للظهور الذي يأتي بعده ونص ذلك كما 
يلي: )في حكم أموال التي يؤخذ في ذلك الدين أن يكن فيه من شيء لم يكن 
لمطلعها(.  فليحفظن  الشمس  غربت  وإن  البيان  نقطة  إلا  يملكه  لن  عدل  له 
)البيان باب 6 واحدة( ثم يقول ما نصه: )في أن كل شيء أعلاه للنقطة وأوسطه 
للحروف الحي وأدناه للخلق( )البيان باب 4 واحد 8( والمراد من الحروف الحي 

الثمانية عشر رجلا الذين قبلوا دعوته قبل الكل.
لا  قوله:  البابيين وهذا نص  من  الزوجان  إذا كان  إلا  النكاح  عقد  أنه حرم   )7(
نحل الاقتران أن لم يكن في البيان وإن يدخل أحد يحرم على الآخر ما يملك 
عنده الأوان يرجع ذلك )البيان باب 5- واحد 8( وكان معنى هذا الكلام البليغ 
كما فسره الشيخ محمد الناطق البهائي في كتابه المناظرات الدينية صفحة 169 
هو )إذا لم يكن الطرفان من أهل البيان لا يحل التزويج والاقتران بينهما وإذا كان 
أحد الزوجين بابيا والآخر غير بابي فلا يحل للبابي منهما رجلا كان أو امراة أن 
يجعل علاقاته الزوجية مع الذي ليس بابيا إلا إذا صار ذلك الغير من أهل البيان(. 
)8( حرم الباب مطالعة جميع الكتب ما عدا كتبه وأمر بإتلافها كما يتضح ذلك 
من قول البهاء في كتابه الأقدس ونصه: )قد عفا الله عنكم ما نزل من البيان من 
محو الكتب وأذِناّ لكم بأن تقرأوا من العلوم ما ينفعكم لا ما ينتهي إلى المجادلة 
في الكلام( وقد ادعت لجنة الترجمة البهائية في القاهرة كما ذكرت في رسالتها 
)البهائية( أن الباب أمر بمحو الكتب المشحونة بالأوهام والتقاليد التي ما أنزل الله 
بها من سلطان. ولو كان ادعاؤها هذا صحيحا فأي حاجة إذن لأن ينسخ بهاء 



293

الله هذا الحكم؟ أفلا تدل جملة: أذنا لكم بأن تقرأوا من العلوم ما ينفعكم، بعد 
قوله عفا الله عنكم ما نزل في البيان من محو الكتب، على أن الباب كان منع 

قراءة الكتب مطلقا نافعها وضارّها ماعدا كتبه؟
الرسل  سلطان  البهائيين  عند  وهو  شريعته  وأحكام  الباب  تعاليم  من  نبذة  فهذه 
وتعاليمه لا نظير لها في شرائع الأنبياء الأقدمين وهم لو استطاعوا لخربوا البلاد 
الثقافة والحضارة كما  العلم ورسائل  الله وحرقوا كتب  وقتلوا خلق  الأموال  ونهبوا 
الجراة  بهم  بلغت  حتى  استطاعتهم  حسب  أتباعه  بواسطة  بالفعل  ذلك  حصل 
للتصدي لاغتيال الملك. وبما أن مثل هذه التعاليم لا يمكن لأحد القبول بها، 
فلذلك يخفونها عن الناس لأنهم لو أظهروها لما قبلها أحد عاقل في كافة البلدان. 
وقد اضطر بهاء الله لنسخ تعاليم الباب وتعديلها وتبديل قوانينه وأحكامه الباطنية 
مع أن مؤلف نقطة الكاف يقول )إن الدين الذي لا ينسخ هو دين حضرة الباب(.



294

الفصل الثالث
حقيقة دعوى بهاء الله

ليعلم القراء أن البهائيين لا يعتقدون بالوحي والنبوة كما نعتقد نحن معشر المسلمين 
إذ أن عقيدتنا حسب تعليم القرآن المجيد هي أن الوحي إما أن يكون بواسطة 
الملائكة أو بدون واسطتهم كما في قوله تعالى: * وَمَا كَانَ لبَِشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّ 
وَحْيًا أوَْ مِنْ وَراَءِ حِجَابٍ أوَْ يـرُْسِلَ رَسُولً فـيَُوحِيَ بإِِذْنهِِ مَا يَشَاءُ*  )الشورى: 52(.

والجواب كما  السؤال  طريق  على  وعبده  الله  بين  طويلة  مكالمة  تحصل  وقد 
حصل مع موسى عليه السلام؛ إذ قال الله له: * وَمَا تلِْكَ بيَِمِينِكَ ياَ مُوسَى * 
أُخْرَى *  مَآرِبُ  فِيهَا  وَلِيَ  غَنَمِي  عَلَى  بِهَا  وَأَهُشُّ  عَلَيـهَْا  أتَـوَكََّأُ  عَصَايَ  هِيَ  قاَلَ 
ألَْقِهَا ياَ مُوسَى ...*  )طه: 18-20(، ولكن اعتقاد البهائيين كما يظهر  قاَلَ 
من كتبهم هو أن كل ما كان يقوله بهاء الله هو الوحي، ولذلك لم يكن ادعاء 
بهاء الله ادعاء نبوة أو رسالة بل ادعاء ألوهية وربوبية، أي أن الله بنفسه ظهر 
في صورته، ولهذا لقّب نفسه في كتبه بصفات الله مثل الرب والرحمن والمالك 
والقادر ومالك الرقاب والخلق وغير ذلك من الصفات التي تختص بذات الله 
تعالى ويزعم أن ظهور عيسى عليه السلام هو ظهور ابن الله، وأنا ظهور الأب 
نفسه، وإن كل أقواله تنزيل ووحي وقال عن نفسه بأنه منزل الوحي، كما قال عن 
كتابه الأقدس )كتاب أنزله المظلوم في السجن الأعظم - الأقدس 262( وقال 

مخاطبا شخصًا في نص 152: )إنا نوحيك والذي آمنوا بالحكمة(.
وقد ذكرت لجنة الترجمة والنشر البهائية في رسالتها )البهائية( ص 9. خال الباب 
قدم عريضة إلى البهاء تحتوي أسئلة عن تفسير معاني الآيات المتشابهات النازلة 

في القرآن فصدر من بنانه ولسانه )كتاب الايقان(.
وهذا الكتاب يقول بحقه ميرزا أبو الفضل في كتابه الفرائد طبع في مصر ص 426 
ما معناه: )أن نسبة الكتاب المستطاب - الإيقان ، إلى سائر الألواح النازلة في 
هذا الظهور الأعظم كنسبة آية من القرآن المجيد إلى سورة أو نسبة سورة إلى كل 



295

القرآن(، ويقول أيضا في نص 321 )إن مقدار فضل الحق جل جلاله في تنزيل 
الكتاب المستجاب الإيقان وسائر الألواح المقدسة( وقال في ص 373 )إن شرح 

هذه المطالب ذكر بكل بساطة وتفصيل في كتاب الإيقان بقلم الرحمن(.
وكذلك يعترف ميرزا حيدر علي في بهجة الصدور ص 399 بأن كل كتب البهاء 
لجنة  ولكن  والانجيل.  والتوراة  سماوية كالقرآن  وصحفه كتب  والواحة  وتحاريره 
في  وزعمائهم  البهائيين  مسلك كبار  )البهائية(  نشرتها  في  سلكت  قد  الترجمة 
التلفيق والخداع وإلباس حقائق عقائدهم على الناس إذ أنها أنكرت الادعاء تجلي 
الله في هيكل بهاء، كما تجلى في هيكل المسيح الناصري واعترفت بأن دعوة 
البهاء لا تشبه دعوة حلول الإله في الجسم وعدت دعوة الحلول نقيصة وجهالة 
إنكار  نقيصة وجهالة وسخافة ولكن  الحلول هي  وسخافة. ولا شك أن عقيدة 
النشر والترجمة البهائية في القاهرة ونسبتها إلى البهاء لا يفيدها شيئا، لأن الكذب 
بها  يتسترون  التي  التقيّة  إنما حبله قصير وأن  دينهم  الذي هو دعامة من دعائم 
اعتقادهم أنها من أول الفرائض والواجبات عندهم، إنما يخادعون بها أنفسهم وهم 
يشعرون أو لا يشعرون، وإن أقوال البهاء وعبد البهاء بعقيدة الحلول واضحة كما 

أذكرها أنا للقراء، وأترك الحكم إليهم لمعرفة حقيقة دعوى البهاء.
ص  البابية  باللغة  البابي(  الدين  لمطالعة  )مواد  في كتابه  ذكر  براون  البروفيسور 
121- كتاب مبايعة خوطب به عبد البهاء وهذه ترجمته: )أيها الغصن الأعظم 
إنني أعترف بكل عجز بوحدانية الله القادر المطلق الذي هو لي وأؤمن بأنه ظهر 
بهيكل الإنسان... وأومن بأنه أعطاك ملكوته صعوده من هذه الدنيا. أيها الغصن 

الأعظم أنت سر وابنه الأحب إليه من الكل(.
وقد اختلف مرة شخصان في أمر البهاء فقال أحدهما أن البهاء هو الله، وقال 
الآخر أنه ظل الله فرفعا أمرهما إلى البهاء، فقال لهما كلاكما صادقان من دون 

ريب وامتراء.
وهذه أقوال البهاء الدالة على ادعائه بالألوهية نثبتها فيما يلي:

في  القدر  مالك  يذكرك  أكبر  )يا  نصه:  ما  أكبر  رد لاسمه  مخاطبا  يقول   )1(



296

حين أحاطته الأحزان من الذين كفروا بالرحمن )كتاب الأقدس طبع بومبائي ص 
162(، سمى نفسه مالك القدر والرحمن.

)2( قال في صفحة 225 ما نصه: )الذي ينطق في السجن الأعظم أنه لخالق 
الأشياء وموجدها حمل البلايا بأحياء العالم وإنه لهو الإسم الأعظم الذي كان 

مكنونا في أزل الأزل(.
)3( وقال في صفحة 240 ما نصه: )والكتاب يقول قد جاء مُنـزَّلِي( أي أنه 

البيان. منزل كتاب 
العرش  مالك  يذكرك  بما  افرح  )ياعيسى  نصه:  ما   71 صفحة  في  قال   )4(

نفسه. يعني  والثرى( 
)5( وقال في صفحة 58 يخاطب رجلا اسمه محمود ما نصه: )يا محمود اسمع 
أنا  إله إلا  أنه لا  العظمة،  المحمود ثم اشهد بما شهد لسان  ندائي من مقامي 
المهيمن القيوم قد أرسلنا الرسل وأنزلنا الكتب وفصلنا فيها ما يرفع العباد إلى الغاية 
القصوى والجنة العليا، ولكن القوم أعرضوا بما اتبعوا كل ناعق مردود، كم من عالم 

تمسك بالشريعة وبها أفتى على منزلّها( يعني نفسه.
يقول مبلغ البهائيين الأعظم ميرزا حيدر علي في كتابه بهجة الصدور ص 399 
ما تعريبه )1( "إن حضرة بهاء الله هو تلك السماء التي من أفقها أشرقت شموس 
الأنبياء والمرسلين وهو منزّل الكتب وربّ الأرباب وسلطان المبدأ والمآب، وإن 
موجودة  واحدا  صندوقا  تسع  التي  والواحه  وصحفه،   الأحدية  حضرته  تحارير 
ومنتشرة وكلها كتب سماوية وصحف ربانية وتوراة صمدانية وإنجيل رحماني وقرآن 
إلهي وبيان جليل، ونعتقد بوجوب اتباعها... ولم ينزل حضرة رب الأرباب )أي 
بهاء الله( في هذه الكتب كلها سطرا واحدا لا يعلن فيه بأعلى صوت أنه لا شبيه 

له ولا شريك له ولا مثيل له(.
شمس  غربت  إذا  الأرض  أهل  )يا  نصه:  ما   12 صفحة  في  أيضا  وقال   )6(
جمالي وسترت سماء هيكلي لا تضطربوا قوموا على نصرة أمري وارتفاع كلمتي بين 

العالمين، أنا معكم في كل الأحوال وننصركم بالحق إنا كنا قادرين.



297

)7( قال في صفحة 115 ما نصه: )يذكرون نقطة البيان أي الباب - ويفتون على 
مرسله ويقرأون الآيات وينكرون منزلّها( يعني نفسه.

)8( وقال في صفحة 55 ما نصه )تالله قد ظهر اليوم الله وكشف الغطاء من كان 
مستورا.... فانظر الذين ينسبون أنفسهم إلى الفرقان ويدعون العلم إنهم يفتخرون 

باسمي بين عبادي، فلما أظهرت نفسي أعرضوا وكفروا بالذي آمنوا.
فلما  وظهوره  الله  أيام  ينتظرون  )كانوا  نصه:  ما   90 صفحة  في  وقال   )9(
البغضاء وكذلك  الطور سلّوا عليه سيوف  الظهور وأتى مكلم  أفق سماء  لاح 

أنفسهم(. لهم  سولت 
)10( وقال في صفحة 153 ما نصه: )يا عبد الخالق أنظر ثم اذكر إذ أتى الخالق 
أعرض عنه المخلوق بإعراض ناح به السحاب، أعرضوا وأنكروا إلى أن أفتوا عليه 

من دون بيّنة وبرهان(.
)11( وقال في صفحة 6-1 ما نصه: )قد أتى مالك القدر لحياة البشر والقوم 

أخذوه وحبسوه في هذا المقام البعيد(.
)12( وقال في صفحة 183 ما نصه: )إنك عاشرت معي ورأيت شموس سماء 
كلمتي وأمواج بحر بياني إذ كنا خلف سبعين ألف حجاب من النور أن ربك لهو 

الصادق الأمين(.
)13( وقال في صفحة 236 ما نصه: )قد سبقت رحمته العالم وأحاط فضله 
كل صغير وكبير، إنه في السجن يذكر أحباءه ويدعوهم إلى ما يثبت ذكرهم في 

الحفيظ(. الوحي 
)14( قال في صفحة 250 ما نصه: )ذكري الأعظم ينادي من في الإمكان 
إلى الله مالك الأديان أنا بعثناه على هيكل الإنسان تعالى الرحمن الذي أنزل 

كل أمر في الكتاب(.



298

من كتب البهاء الأخرى

ـ  بمبشري  فعلتم  ما  بي  تفعلوا  أن  )إياكم  نصه:  ما  مكذبيه  يعظ  قال   )15(
الله من شطر فضلي،  بالرصاص، إذ أنزل عليكم آيات  الباب وكان أعدم  أي 
)من كتابه  بقولي.  خُلقت  قد  الفطرة  إن  الفطرة  على  نزلت  ما  أنها  تقولوا  لا 

هيكل( مبين سورة  المسمى 
)16( وقال أيضا ما نصه: )حملنا الشدائد من كل دنيء بعد أن كان في قبضتنا 
القرآن  في  تعالى  ويقول   ،)298 صفحة  )مبين  والأرضين(  السموات  ملكوت 

المجيد: * فَسُبْحَانَ الَّذِي بيَِدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ*  )يس: 84(.
)17( وقال ما نصه: )هذا كتاب نزل بالحق من لدن عزيز حكيم ينطق بأني أنا 

المسجون في هذا السجن العظيم ـ مبين ص 323(.
)18( وقال ما نصه: )كذلك نطق القلم إذ كان مالك القدم في سجنه الأعظم بما 

اكتسبت أيدي الظالمين ـ اقتدار ص 36(.
)19( وقال عن نفسه ما نصه: )اذ يراه أحد في الظاهر يجده على هيكل الإنسان 
بين أيدي أهل الطغيان وإذ يتفكر في الباطن يراه مهيمنا على من في السموات 

والأرضين -ـ اقتدار ص 114(.
)20( وكتب إلى رجل ما نصه: )فضل مشاهده كن بمقامي رسيده كه تودر 
تو  بذكر  تحصى  ولا  بلايائي  مع  أعظم  سجن  در  وحق  ساكني  خود  محل 
مشغول - اقتدار ص162( أي أنظر إلى فضل الله أنه وصل إلى هذا المقدار 
إنك تسكن في بيتك بكل راحة وأما الله فهو في السجن الأعظم بالبلايا التي 

لا تحصى مشغول بذكرك.
)21( وقال أيضا ما نصه: )قد ظهرت الكلمة التي سترها الإبن أنها قد نزلت على 
هيكل الإنسان في هذا الزمان تبارك الرب الذي هو الرب قد أتى بمجده الأعظم 

بين الأمم - مبين ص 63(.
)22( وقال ما نصه: )يا قوم طهروا قلوبكم ثم أبصاركم لعلكم تعرفون بارءكم في 



299

هذا القميص المقدس اللميع ــ ص 30(.
الوادي  في  والإبن  الأب  أتى  )قد  نصه:  ما  الروس-  لوح   - في  وقال   )23(

المقدس - مبين ص 76(.
أرادك ربك لا جبرائيل ولا  بما  اطلع  الابن وما  فدينا  )إنا  ما نصه:  )24( وقال 

الملائكة المقربين - ألواح مباركة ص 330(
الوجود - كتاب  أنه هو مالك  )25( وقال أيضا ما نصه: )والذي أتى بالحق 

أدعية ص 114(.
)26( وقال في ألواح مباركة ص 14 وقد رغب في ملاقاة ملك العجم ما ترجمته.
)وإن كان لا يليق بشأن الله أن يحضر عند أحد بسبب أن جميع الخلق خلقوا 
لإطاعته ولكن نظرا للنائين عن الديار والأحباب من الأطفال الصغار وجمع من 

النساء قبلت هذا الأمر( )1(
)27( وقال ما نصه: )ونفسي عندي علم ماكان وما يكون - اقتدار ص 330(- 
وقال أيضا مثل ذلك ما نصه: )قد ظهر من لا يعزب عن علمه شيء - إشراقات 

عصمة كبرى ص 18(.
)28( وقال ما نصه: )يا أحباء الله لا تستقروا على فراش الراحة واذا عرفتم بارءكم 
وسمعتم ما ورد عليه قوموا على النصر - ألواح مباركه ص 154( ويقول في ص 

217 ما نصه: أيضا )ما دوني قد خلق بأمري(.
)29( وقال في كتابه مبين ص135 ما نصه: )هذا يوم لو أدركه محمد رسول 
الخليل لوضع وجهه على  المرسلين ولو أدركه  يا مقصود  لقال قد عرفناك  الله 
التراب خاضعا لله ربك ويقول قد اطمأن قلبي يا إله من في ملكوت السموات 
من  وجعلتني  جمالك  أريتني  بما  الحمد  لك  يقول  الكليم  ادركه  ولو  والأرض 

ــ مبين ص 135(. الزائرين 
الظالمين  بأيدي  إذ كان  الرحمن  يأمرك  )كذلك  نصه:  ما  أيضا  وقال   )30(

مسجونا - مبين ص 320(.
البلاد  اخرب  في  مسجونا  اذ كان  ربك  أمر  " كذلك  نصه:  ما  وقال   )31(



300

)المراد منه عكا لأن اهاليها لم يقبلوا دعوته ولم يسجدوا له(. - مبين ص320.
لك  قل  الآتية:"  بالالفاظ  يحمده  أن  اتباعه  من  شخصاً  يأمر  وقال   )32(
الفجار."  ايدي  بين  اذ كنت  السجن  في  ذكرتني  بما  الاكوان  مبدع  الحمديا 

- مبين ص347.
)33( وقال ما نصه:" افتدوا بربكم الرحمن انه في البلية الكبرى يدعو الناس 

بالحق". - مبين 297.
)34( وقال ما نصه:" لا اله الا انا المسجون الفريد." - مبين 286.

)35( وقال ما نصه:"انا لو نخرج من القميص الذي لبسناه لضعفكم ليفدنني 
من في السموات والارض بانفسهم." - الواح مباركة ص88.

عقيدة عباس افندي بالوهية البهاء
بعد سرد ما تقدم اقوال البهاء بنصوصها لم يبق شك في ادعائه الالوهية وادعائه ان 
الله تجلى في هيكله. ولكي يكون البحث تاما أردت ان اثبت ان عبد البهاء ايضا 
يعتقد بالوهية البهاء كما يتضح من اسمائه التي عرف بها وهي عبد البهاء وغصن 
الله الاعظم وسر الله والفرع المتشعب من الاصل القديم. وكما يتضح ايضا من 

اقواله وافعاله الكثيرة التي اذكر شيئا منها فيما يلي:
)1(ان اول عمل قام به عبد البهاء بعد قفوله من رحلة اوربا في الثامن من محرم 
انه صعد على جبل الكرمل ووضع جبهته على عتبة قبر الباب وقال للناس ما نصه: 
سجود بنص كتاب الله مخصوص مقام اعلى وروضة مباركة عليا وبيت مبارك است 
ديكر سجود بجهتي نه جائز. ومعناه ان السجود قد اختص بنص كتاب الله - اي 
كتاب البهاء - المقام الاعلى - قبر الباب - والروضة المباركة العليا - قبر البهاء 
- والبيت المبارك - بيتع البهاء. ولا يجوز السجود لأي جهة سوى هذه المقامات 

الثلاثة. )راجع بدائع الآثار الجزء الثاني ص 373(
)2( وقال حين وصوله الى بالتيمور:"جون بارض مقدسة رسم سر بر آستان روضة 
مباركة نهم ومويه كنار از برائي شما كه طلب تأييد كنم - بدائع الآثار ج1 ص 



301

367. ومعناه : عندما ارجع الى الارض المقدسة )عكا( فاضع رأسي على عتبة 
قبر البهاء واطلب لكم مددا ناتفا شعر رأسي."

)3( وفي الصفحة 372 من بدائع الآثار قال ما معناه: " اطلب لكم من حضرة 
البهاء السرور الدائمي وأن يعزكم في ملكوته."

يؤيدكم  الله  بهاء  ان  اتيقن  واني   " معناه:  ما  قال  منه  الصفحة373  وفي   )4(
وينصركم جميعا."

الذي  التلغراف  مضمون  ايضا  الآثار   بدائع  من  الصفحة 139 ج2  وفي   )5(
ارسله عبد البهاء الى سيدتين في واشنطن )امريكا( قال فيه:" من عبد البهاء هستم 
حضرت بهاء الله بي مثل ونظير أست كل بائد توجه ببهاء الله نمائنده در دعا 
اين أست مذهب عبد البهاء". اي انا عبد البهاء وان حضرة بهاء الله لا مثيل له 
ولا نظير؛ وعلى الجميع ان يتوجهوا الى بهاء الله حين الدعاء.. هذا هو مذهبي 

انا عبد البهاء.
)6( وجاء في بدائع الآثار - ج2 ص 373 ان عباس افندي عندما رجع من 
سفر اوربا ووصل الى البيت فبعد ان جلس ألقى كلمة وجيزة شكر بها بهاء الله 

ونصرته وحمايته.
)7( ورد في الدرس التاسع عشر من كتاب دروس الديانة ما نصه:" جنانجه ذكر 
شد در قلب بائد متوجه بجمال قدم واسم اعظم با شيم زيرا مناسبات وراز ونيا 
زمابا او أست وشنو نده جزاونيست واجابت كننده غير او نه." والمعنى انه لا بد 
من توجه القلب عند الذكر والدعاء الى بهاء الله لأن جميع ادعيتنا وكل اسرارنا 

معه ولا يوجد سميع للدعوات ومجيب لها غيره.
وقال ميرزا حيدر علي في كتابه بهجة الصدور ص 367 ما نصه: " بالوهيت حي  
لا يزال بى مثال جمال قدم مذعن ومطمئن كشتيم."  اي نحن اهل البهاء نعتقد 

ونوقن بالوهية البهاء العديم المثال الحي القيوم الذي لا يزول ولا يفنى.
فهذه  الأقوال كلها تدل على حقيقة البهائية وعلى ادعاء البهاء بالالوهية؛ الامر 
الذي يخفيه البهائيون عن الناس حتى وعن الكثيرين ممن وقعوا في أشراكهم وقبلوا 



302

البهائية جاهلين حقيقة ما تدعوا اليه؛ وان اعمال البهائيين وسجودهم على قبور 
ومجيبها  الدعوات  سميع  البهاء  ان  واعتقادهم  حولها  وطوافهم  البهائية  مؤسسي 
والعليم بما كان وما يكون؛ ان كل هذه الأمور تدل دلالة واضحة على أنهم سبقوا 
المشركين الوثنيين في عبادة الأموات اهل القبور الذين لا يملكون لأنفسهم ضرا 

ولا نفعا ولا يملكون موتا ولا حياة ولا نشورا.
ولا يختجل البهائيون من ادعائهم انهم يعتقدون بكتاب الله القرآن مع أنهم بنفس 
الوقت يكذبونه في جميع اعمالهم وافعالهم وينقضون شريعة محمد صلى الله عليه 

وسلم ثم يدّعون بالوهية البهاء.
عليه  الله  صلى  محمد  به  جاءنا  بما  الا  نعتقد  فلا  المسلمين  معشر  نحن  أما 
وسلم عن بصيرة ويقين، وان القول الحق هو ما ذكره الله تعالى في القرآن المبين 
اذ قال: * له دعوة الحق. والذين يدعون من دون الله لا يستجيبون لهم بشيء 
إلا كباسط كفيه الى الماء ليبلغ فاه، وما هو ببالغه. وما دعاء الكافرين إلا في 

ضلال. - الرعد.



303

الفصل الرابع
شريعة البهاء

ذكرت في آخر الفصل الثانيان البهاء لما رأى ان شريعة الباب لا يمكن تطبيقها 
العقلاء عمد الى تعديلها ونسخ احكامها. وان  العالم ولا يقبلها احد من  في 
عمله هذا يدل بكل وضوح  على ان شريعته وشريعة الباب ليستا من الله، إذ 
والعمل  تنفيذها  قبل  ينسخها.  ثم  الله شريعته  ينزل  ان  يأبى   السليم  العقل  ان 
باحكامها. وقد بينت ان ما يقوله البهائيون من ان كتب البهاء موحى بها من 
وان كل كلامه  هو  الذي كتبها،  نفسه هو  الله  بهاء   ان  به   يقصدون  الله، 
وحي كما قال في كتابه الأقدس ص 217 ما نصه: كتاب انزله المظلوم لمن 
اقبل الى افق امره وطار في هوائه. وقال في صفحة 262 ما نصه: كتاب انزله 
المظلوم  في السجن الاعظم لمن آمن بالله مالك القدم. وقال في ص 152 
أنزلناه  الذي  بالحكم  آمنوا  والذين  نوحيك  انا  نصه:  ما  اتباعه  احد  مخاطبا 
يوحي  الذي  هو  بل كان  اليه  يوحى  يكن  لم  فالبهاء  والآلواح.  بالزبر  بالفضل 

البهائيون. اقواله هذه وما يعتقده فيه  الى الآحرين حسب نصوص 
ان كتابه  فيزعم  تعالى  الله  قبل  من  المنزلة  السماوية  بالكتب  واما علاقة كتابه 
ما  ص37  الاقدس  في كتابه  بنفسه  البهاء  قال  أفضلها كما  وهو  لها  ناسخ 
نصه:  وليس لأحد ان يتمسك اليوم إلا بما ظهر في هذا الظهور. وقال في 
نفس الصفحة أيضا ما نصه: من يقرأ آية من آياتي لخير  له من أن يقرأ كتب 
اليوم كتب  تغنيكم  لا  الحق  تالله  قل   : ص45  في  وقال  والآخرين.  الأولين 
العالم ولا ما فيه من الصحف إلا بهذا الكتاب الذي ينطق في قطب الابداع 

انه لا اله الا انا العليم الحكيم.
الباب: البهاء بعد تعديله شريعة  نبذة من شريعة  ولنذكر الآن 

)1( الصلاة وصورة أدائها
قال في الأقدس ص2 ما نصه: قد كتب عليكم الصلاة تسع ركعات  لله منزل 



304

الآيات حين الزوال وفي البكور والآصال، وعفونا عن عدة اخرى.
واما صورة أدائها فقد ذكرها البهاء في كتابه ادعية محبوب صفحات 84-69 
وملخصها ان المصلي البهائي لا يقرأ شيئا مما نقرأه نحن  في صلواتنا كسورة 
الله  صلى  الله  رسول  على  والصلاة  والتشهد  والتحيات  والتسبيحات  الفاتحة 
عليه وسلم؛ بل يقرأ ما ابتدعه  بهاء اللع  من عند نفسه، وذلك ان المصلي 
يقف متوجها شطر عكا بعد ان يلتفت يمنة ويسرة ويقرأ بضع كلمات ثم يرفع 
ثانية  مرة  يقف  ثم  الاولى.  الركعة  تنتهي  وبذلك  يسجد  وبعدها  للدعاء  يديه 
ويقرأ  ايضا بضع كلمات ثم يرفع يديه ويقول كلمات اخرى ثم يقول بعدها " 
ثم يقف  بعدها  اكبر يكررها ثلاث مرات ويركع  الله  أبهى "- عوضا عن  الله 
بعض  لقراءة  قاعدا   يبقى  السجود  وبعد  ثم يسجد،  يديه  رافع  للدعاء   وهو 
الثالثة  للركعة  واقفا  ينهض  وبعدها  الثانية.  الركعة  تنتهي  وبذلك  الكلمات. 
وهي الركعة الأخيرة لأن صلاتهم ثلاث ركعات؛ فيفعل مثل ما فعل في الركعة 
الثانية، إلا انه في هذه الركعة يقول قبل السجود: - الله أبهى - ثلاث مرات. 

ثم يقعد بعد السجدة ويقرأ بضع كلمات. وتنتهي بذك الصلاة.
يقومون  انهم  الصغيرة هي  والصلاة  الكبيرة.  بالصلاة  تسمى  المذكورة  والصلاة 
الحالات  يقعدون ويقرأون في هذه  ثم  الله ويركعون  بهاء  الى روضة  متوجهين 
الكلمات التي امر بها بهاء الله بتلاوتها. )راجع ادعية محبوب ص 84-81(

زارني مرة اخي في الله السيد ملك غلام فريد الحائز على شهادة ليسانس في 
العلوم والمبشر الاحمدي في لندن اثناء  اوبته من انكلترا الى الهند، فذهبت 
في  منا  رغبة   1928 يونيو -  16 حزيران -  في   افندي  لمقابلة شوقي  معه 
فيما سألناه عن  الطائفة. وقد سألناه يومذاك  زيادة الاطلاع على شؤون هذه 
واذا  صلوات.  ثلاث  يوم  لهم كل  ان  فأجابنا  البهائية.  شريعتهم  في  الصلوات 
لم يقدر لحد على اداء الثلاث فيمكنه ان يصلي في اليوم الواحد ليله ونهاره 
صلاة واحدة وهي طويلة قليلا. ومن لم يستطع ايضا اداء صلاة واحدة فله ان 

يصلي صلاة اسبوعية يؤديها كل اسبوع يوم الاحد.



305

)2( ومن جملة أحكام الصلاة ما بينه البها في كتابه الاقدس ص 4 ونصه:" 
كتب عليكم الصلاة فرادى. قد رفع حكم الجماعة إلا في صلاة الميت - قد 
في  ولهن  ولكم   - والصلاة  الصوم  الدم  يجدن  ما  حين  النساء  عن  الله  عفا 
واحدة."  سجدة  صلاة  مكان كل  الآمن  المقام  واسترحتم  نزلتم  اذا  الاسفار 
وفي ص 3 منه ما نصه: " قد نزلت في صلاة الميت ست تكبيرات. والذي 
الشعر  يبطل  عنه. لا  الله  عفا  وإلا  قبلها  نزل  ما  يقرأ  أن  له  القراءة  علم  عنده 
صلاتكم ولا ما منع عن الروح مثل العظام وغيرها. البسوا السمور كما تلبسون 

والسنجاب وما دونها." الخز 
البهائيين  قبلة   )3(

شطري  وجوهكم  ولّوا  الصلاة   أردتم  واذا  نصه:"  ما  ص4  الاقدس  في  قال 
الله مطاف الملأ الأعلى." اي الى عكا  المقام المقدس الذي جعله  الأقدس 
حين حياته، وبعد مماته الى قبره كما قال في ص3 منه ما نصه:" وعند غروب 
دروس  في  ورد  لكم."ولذلك  قدرناه  الذي  المقر  والتبيان  الحقيقتة  سمس 
التي هي في  المباركة  الروضة  البهائيين  الديانة درس9 ما نصه:"ان قبلتنا نحن 

اداء الصلاة." ينبغي نولّي وجوهنا عند  مدينة عكا وايها 
وكذلك قال بهاء الله في الأقدس ص36 ما نصه:" يا ملأ البيان اتقوا الرحمن 
ينقلب  متى  الله  يظهره  من  القبلة  انما  قال  آخر.  مقام  في  انزل  ما  انظروا  ثم 
يا معشر  تتوجهون  قبلة  اية  الى  بأهوائكم  تنكرونه  لو  ان يستقر...  الى  تنقلب 

الغافلين."
)4( أحكام الوضوء 

الله ويذكر  الى  ثم وجهه ويقعد مقبلا  يديه  يوم  ما نصه:" يغسل في كل  قال 
الله أبهى ... وكذلك توضأوا للصلاة" - الأقدس ص6.  خمسا وتسعين مرة 
الشتاء كل  وفي  الصيف؛  في  يوم  ارجلكم كل  اغسلوا  نصه:"  ما  ايضا  وقال 
ثلاثة ايام مرة واحدة." - الاقدس ص4 . ولم يذكر بهاء الله نواقض الوضوء 
بالجماع.  وكذلك لم يذكر  الوضوء ولو  في كتابه، ولذلك لا ينقض عندهم  



306

ان الجنب عليه ان يغتسل بل قال: " قد حكم الله بالطهارة على ماء النطفة 
نصه:"  ما  التيمم  وقال عن  الأقدس ص42.  البرية." -  على  عنده  من  رحمة 
ثم يشرع في  الأطهر  الأطهر  الله  الماء يذكر خمس مرات بسم  لم يجد  ومن 

العمل." - الأقدس ص4.
)5( أحكام الصيام

أياما معدودات.  الصيام  قال في الأقدس ص5-6 ما نصه:" قد كتبنا عليكم 
الشهور قبل  الزائدة عن  النيروز عيدا لكم بعد إكمالها. واجعلوا الأيام  وجعلنا 
ان شهر صيامنا  نصه:  ما   23 درس  الديانة  دروس  في  جاء   ( الصيام.  شهر 
 21 يوم  فهو  العيد  يوم  "واما  قال:  الآثار  بدائع  وفي  )مارس(  العلاء  شهر 
وذوي  انفسهم  فيها  يطعموا  ان  البهاء  لأهل  ينبغي  النيروز".  عيد   - مارس 
القربى. واذا تمت ايام الإعطاء قبل الإمساك فليدخلن في الصيام. ليس على 
انفسكم  عنهم. كفوا  الله  عفا  والمرضع من حرج؛  والحامل  والمريض  المسافر 
قد كتبنا  نصه:"  ما  ايضا  وقال  الأفول."  الى  الطلوع  من  والشرب  الأكل  عن 

الصوم تسعة عشر يوما في أعدل الفصول." - المبين ص74.
)6( أحكام الزكاة 

بالزكاة. هذا  دونها  وما  الأقوات  تزكية  عليكم  نصه: "كتب  ما  في كتابه  وقال 
ما ما حكم به منزل الآيات. في هذا الق المنيع سوف نفصل لكم نصابها." 
الباب الآتي ايضا وهو غير  ولكنه مات  ولم يفصل نصابها. وقد أبقى حكم 
لله  مثقال  عشر  فتسعة  الذهب  من  مثقال  مائة  تملك  ونصه:"والذي  الزكاة 

فاطر السماء والأرض. - يعني نفسه الأقدس ص 27.
)7( أحكام الحج 

الله لمن استطاع منكم حج البيت دون النساء؛ عفا  قال ما نصه:" قد حكم 
البيتين  الله عنهن؟" الأقدس ص9. وقال في مقام آخر منه ما نصه:" وارفعن 

استقر فيها  التي  والمقامات  المقامتين  في 
البيتين الرحمن. والمراد من  عرش ربكم 



307

والبيت  شيراز  في  الباب  محمد  علي  بيت  اليهما  والحج  بطافهما  امر  اللذين 
الدرية  الكواكب  مؤلف  قال  ببغداد، كما  الله  بهاء  فيه  يسكن  الذي كان 

صفحة 358 .
وكذلك  امر بهاء الله رجلا من اتباعه اسمه محمد في كتابه المبين ص225-
زيارة  اقصد   ) عكا   ( العرش  ساحة  من  اذا خرجت   محمد  يا  بقوله:   228
البيت )بغداد( من قبل ربك. واذا حضرت تلقاء الباب قف وقل : يا بيت الله 
الأعظم أين جمال القدم )بهاء الله( .... ما لي يا عرش الله أرى تغير حالك 
واضطربت أركانك وما لي أراك الخراب .... يا بيت الله إن هتك المشركون 

ستر حرمتك لا تحزن ... يسمع نداء من يزورك ويطوف حولك.
الذي كان  البيت  مجاوري  إلى   1918 سنة  في  مكتوبا  أفندي  عباس  وكتب 
المباركة  إلهي هؤلاء عباد في مدينتك  البهاء في بغداد ما نصه )إلهي  يسكنه 
المجاورون لبيتك الحرام وحرم قد فتحت أبوابها على الخاص والعام مكاتيب 

عبد البهاء ج 3 ص 327(.
والبهائيون يسجدون لروضة بهاء الله في عكا أيضا.

)8( المحرمات عند البهائيين
قال البهاء في كتابه الأقدس ص 30 ما نصه: )قد حرمت أزواج آبائكم إنا نستحي 
أن نذكر حكم الغلمان( فاكتفاء البهاء بتحريم أزواج الآباء فقط وسكوته عن بقية 
البهائيين  عند  يجوز  أنه  على  قاطع  دليل  المجيد  القرآن  ذكرها  التي  المحرمات 
نكاح البنات والأخوات وخلافهما مما لا يجوز في أي شريعة من الشرائع السماوية 
الموجودة. ثم إننا لا نعلم سبب استحيائه من ذكر حكم الغلمان من تحريم وتقبيح 
في  يفتك  الخبيث  المرض  هذا  وإن  الجديدة خصوصا  في شريعته  أو خلافهما 
الأخلاق فتكا مريعا في الشرق والغرب وإن سكوته عن بيان الحكم في هذا الأمر 
القبيح جعل بعض أتباعه يرتكبه بحجة أن البهاء لم ينص على تحريمه كما ذكر 

ذلك مبلّغهم السابق الملقب آوره. في كتابه كشف الحيل.



308

)9( الزواج
قال ما نصه: )قد كتب الله عليكم النكاح إياكم أن تجاوزوا عن الإثنتين - الأقدس 
ص 18(. وقال أنه قد حدد في البيان برضاء الطرفين إنا لما أردنا المحبة والوداد 
واتحاد العباد لذا علقناه بإذن الأبوين بعدهما لئلا تقع بينهم الضغينة والبغضاء - 
الأقدس ص 18(. وهذه الحكمة التي ذكرها بهاء الله لتعديل حكم الشريعة الباب 
لتعديل على أن أمر الباب لم يكن من الله وإلا يلزمه القول بأن الله كان أراد إيقاع 

الضغينة والبغضاء بين الطرفين.
)10( المهور

قال في الأقدس 91 ما نصه: "لا يحقق الصهار إلا بالأمهار قد قدر للمدن تسعة 
عشر مثقالا من الذهب الإبريز، وللقرى من الفضة ومن أراد الزيادة حرم عليه أن 

يتجاوز عن خمسة وتسعين مثقالا".
إن تحديد المهر ناشئ عن كثرة الجهل وقلة التدبر لأن المهر يكون حسب حالة 
الزوج من حيث الفقر والغنى، وإن الطلاق قد يتوقف عليه كثير من الأحوال وبما 
أن الناس يستحيل عليهم أن يكونوا أكفاء متساوين في الثروة والجاه والنسب وقوة 
العمل والعيش وخلاف ذلك، فيكون تحديد المهر مجحفا بحقوق المراة ويعرضها 
الله العليم الحكيم فيه  للامتحان والابتذال ولذلك نرى القرآن المجيد لم يحدد 

قدر المهر.
)11( الطلاق

قال في - الأقدس ص 20 ـ ما نصه: "قد نهاكم الله عما عملتم بعد طلقات ثلاث 
فضلا من عنده لتكونوا من الشاكرين".

كان الرجل في الجاهلية يطلّق المرأة حينما يريد ثم يرجعها وهكذا دواليك، فجاء 
الإسلام وقيّد الطلاق بشروط وجعله مرتين لتكون للزوجين فرصة في كل مرة للتفكر 
في مرارة الفراق وهل يمكنهما أن يعيشا بعيدين عن بعضهما بعد ما عاشاه من 
العمر أم يندمان على تسرعهما ويرجعان للوئام والوفاق. وقد حرم الله بقاء الزواج 
عند الطلقة الثالثة لأن تجربة الزوجين أمر الفراق مرتين كافية لأن يعرفا أنهما لم 



309

يعودا يقدران على العيش سوية أو أن بعُدهما عن بعض وحده أهون من بقائهما 
معا. ثم إن الطلاق مثل جميع أوامر الدين لخير الإنسان ودفع الضر عنه، ولذلك 
عبر القرآن المجيد عن الطلاق في المرة الثالثة بقوله - أو تسريح بإحسان ففي 
لفظ  وكذلك  الخير  لجلب  بأنه  الطلاق  مشروعية  سبب  الله  بيّن  إحسان  لفظ 
تسريح يدل على أن المرأة تطلق لأجل خيرها لأن التسريح معناه الحقيقي إرسال 
الماشية إلى المرعى، فالطلاق في الإسلام شُرعّ ليخرج المرء من حالة سيئة إلى 
حالة أحسن منها. ولاشك أن المرأة إذا تزوجت وسُرّت بزوجها الجديد لا تعود 
تفكر بزوجها الأول، ولكن إذا تزوجت بشخص كرهته ورأت أن الحياه لا تطاق 
وأن الزوج الأول كان خيرا منه فهي إذا طلُقت من الثاني، ربما تحب أن ترجع إلى 
الأول بعد أن جربت غيره ولهذا السبب حرم الله في القرآن المجيد على الرجل 
زوجته بعد الطلقة الثالثة إلا إذا نكحت زوجا غيره ولا شك أن الزوجين في مثل 
هذه الحال يكونان أكثر وفاقا ووئاما عن ذي قبل وتكون المرأة قد عرفت بالتجربة 

أن زوجها في الحقيقة خير من غيره فيقل بينهما الخصام.
وأما بهاء الله فإنه يحلل للزوج الأول أن يرجعها بعد كل طلاق إلا إذا تزوجت بزوج 

آخر فإنها تحرم عليه مطلقا.
)12( حد الزنا

الله لكل زان وزانية ديةّ  البهاء في - الأقدس ص 15ـ ما نصه: "قد حكم  قال 
مسلمة إلى بيت العدل وهي تسعة مثاقيل من الذهب" ولم يذكر إذا كان الزاني 
والزانية معدمين لا يملكان شروى نقير ماذا يكون عقابهما، وكذلك يرى القارئ أن 

هذا الجزاء لا يمنع الأغنياء عن الزنا وارتكاب الفاحشة.
)13( جزاء القتل والحرق

قال في ص 18 ما نصه: "من أحرق بيتا متعمدا فاحرقوه ومن قتل نفسا عامدا 
الجاهلين" - هنا  اتركوا سنن  ثم  القدرة والاقتدار  بأيادي  الله  فاقتلوه خذوا سنن 
تعرض للإسلام لأنه أجاز أخذ الديةّ والعفو عن القاتل إذا رضي أولياء المقتول- 
الحكم  الكتاب" ففي هذا  أبديا فلا بأس عليكم في  لهما حبسا  "وإن تحكموا 



310

جماد  من  بيت  أهُلكت كقيمة  إذا  المخلدة  البشرية  النفس  قيمة  البهاء  يجعل 
إذا أحرق.

)14( دفن الاموات
قال ما نصه: "قد حكم الله دفن الأموات في البلور والأحجار الممتنعة أو الأخشاب 

الصلبة اللطيفة ووضع الخواتيم المنقوشة في أصابعهم" ـ الأقدس ص 34(.
)15( نقل الميت

وقال ما نصه: "حرم عليكم نقل الميت أزيد من مسافة الساعة من المدينة. ادفنوه 
بالرَّوح والريحان في مكان قريب" ـ أقدس ص 35(.

حيفا  في  الباب  قبر  جعلوا  أفندي كيف  شوقي  رئيسهم  مع  البهائيون  لنا  فليبين 
عام  هناك  قتل  إذ  سنة،   51 شيراز  في  قتله  على  مرَّ  أن  بعد  في سنة 1317 
1266ه؟ فكيف جاز لعبد البهاء أن يحلل أمرا حرمه بهاء الله نفسه في كتابه 
المذكور وينقل تابوته من تبريز بطريق بغداد إلى حيفا وإن حكم بهاء الله عام 

لم يستثن منه أحدا.
)16( المحرمات

يا  اجتنبوا  الميسر والأفيون  قال في ص 41 من الأقدس ما نصه: "حرم عليكم 
معشر الخلق". وحسب هذا النص لم يصرح بتحريم الخمر أو تحليله بل قال في 
موضع آخر ما نصه: "ليس للعاقل أن يشرب ما يذهب به العقل وله أن يعمل ما 

ينبغي للإنسان لا ما يرتكبه كل غافل مريد"ـ أقدس ص(.
اللثام عن عقيدتهم بذلك إذ أجاب أحد الأوربيين على  البهاء أماط  ولكن عبد 
سؤال وجهه إليه بقوله ما نصه: "إننا لا نتداخل في الأغذية الجسمانية إنما دخلنا 
في الغذاء الروحاني فحسب"- بدائع الآثار ج 1 ص 32 ولهذا نرى أن بهاء الله 

لم ينص في كتابه على تحريم الخنزير أيضا.
)17( أسماء الشهور والأيام

قال ما نصه: "إن عدة الشهور تسعة عشر شهرا في كتاب الله؛ قد زين أولها بهذا 
الاسم للهيمنة على العالمين ويعني نفسه هي كما يلي: )إلبهاء، الجلال، الجمال، 



311

العظمة، النور، الرحمة، الكلمات، الكمال، العزة، المشيئة، العلم، القدرة، القول، 
المسائل، الشرف، السلطان، الملك، العلاء(.

وأما أسماء الأسبوع فهي: )الاستقلال-مقابل الجمعة: الجلال، الجمال، الكمال، 
الفضال، العدال، الاستجلال(.

وإذا كان البهائيون لا يكذبون في ادعائهم للناس بأن القرآن المجيد حقا هو من 
الله، فعليهم أن يكذِّبوا بهاء الله في كل قول صدر منه يخالف الذكر الحكيم. وقد 
خالف بهاء الله القرآن المجيد في أمور كثيرة جدا كما وضحنا في هذه الرسالة من 
نسخه لأحكام الشريعة الإسلامية. ومن أغرب مخالفاته لكتاب الله الكريم تبديله 
ةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ اثـنَْا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ  للشهور التي قال الله عنها: * إِنَّ عِدَّ
اللَّهِ يـوَْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالَْرْضَ مِنـهَْا أرَْبـعََةٌ حُرُمٌ*  )التوبة: 36(، فكيف يصبح ما 
يقوله البهائيون من أن عدة الشهور تسعة عشر في كتاب الله بعد أن بين الله في 
بالأفلاك ونظامها  لعلاقته  الإثني عشري  بالتقسيم  المجيد صدق دعواه  القرآن 
المجيد  القرآن  السموات والأرض، ثم كيف يصح أن يكون مصدر  منذ خلق 
وكتاب البهاء واحدًا مع أن أحدهما يقول أن عدة الشهور اثنا عشر في كتاب 
يعرفون  بأنفسهم  البهائيين  أن  الله، ولاشك  في كتاب  تسعة عشر  والثاني  الله 
)أن الشريعة التي تجعل الكذب دعامة ترتكز عليها إنما لجأت إلى ذلك لأن 

المنطق غريب عنها في كل شيء(.
)18(

قال ما نصه: )وجعلنا الدار المسكونة والألبسة المخصوصة للذرية من الذكران دون 
الإناث - الأقدس ص 7( وقال "كتب عليكم تجديد أسباب البيت بعد انقضاء 
تسع عشرة سنة كذلك قضي الأمر" - الأقدس ص 41. وقال أيضا "قد منعتم 
عن الارتقاء إلى المنابر. من أراد أن يتلو عليكم آيات ربه فليقعد على الكرسي 
الموضوع على السرير ويذكر الله ربه، رب العالمين. قد أحب الله جلوسكم على 

السرر والكراسي - الأقدس ص 41(.



312

)19( الأوقاف
وقال عن الأوقاف في كتابه الأقدس ما يلي: )قد رجع الأوقاف المختصة للخيرات 
إلى الله مظهر الآيات... ومن بعده يرجع الحكم إلي، ثم الأغصان ومن بعدهم إلى 
بيت العدل إن تحقق أمره -لم يتحقق ولن يتحقق- ليصرفوها في البقاع المرتفعة 

في هذا الأمر... وإلا ترجع إلى أهل البهاء.
)20( الحدود

وقال أيضا ما نصه: "أما الشجاج والضرب تختلف أحكامهما باختلاف مقاديرها 
وحكم الديان بكل مقدار ديةّ معينة.... لو نشاء نفصلها بالحق وعدًا من عندنا".

ولكن المنية أنشبت فيه أظفارها قبل أن يذكر تفصيلها وترك حكمها ناقصا.
يتضح مما أوردناه من شريعة البهاء أن غرضه نسخ الشريعة الإسلامية ومعارضتها 
ولكن كل من يقارن بين الشريعتين يظهر له سخافات البهاء وخزعبلاته، والفرق 
بينهما كالفرق بين وضح النهار وحالك الليل، وإن كل عاقل يعلم عندما يتبع شريعة 
القرآن المجيد أنها حقًّا موحاة من الله العلي ذي الجلال، وإنها تحوي كل ما 
يحتاج إليه البشر لرقيه المادي والأدبي ونيل السعادة الحقة في دار الزوال ودار 

الخلود.



313

الفصل الخامس
حكم مكذبي الباب والبهاء ومنكري شريعتيهما:

كلما تباحث أحد مع البهائيين يزعمون له أن الدين البهائي دين تسامح وأن بابه 
مفتوح لجميع أهل الديانات المختلفة وأنه بإمكان أي إنسان سواء كان مسلما 
أو يهوديا أو نصرانيا أو زرداشتينا أو وثنيا مجوسيا أن يكون بهائيًا. وكنت زرت 
بيروت في 7 اغسطس عام 1926 واجتمعت بأحد  الكلية الأمريكانية في  مرة 
موظفيها عباس أفندي الإيراني البهائي، ودار بيننا حديث حول الموضوع وبينت له 
بطلان هذا الزعم، لأنه إذا كان المراد من ترك باب البهائية مفتوحا للكل، يعتنقها 
كل من يريد فإن هذه المزية ليست خاصة بالبهائية لأن كل من يريد أن يعتنق 
الإسلام فالإسلام يفتح له الباب على مصراعيه، والهداية الإسلامية شملت البشر 
كافة بلا استثناء، وأما إذا كان المراد هو أنه يمكن أن يعتنقها الوثني دون أن يترك 
وثنيتة، والمسلم وهو باق على إسلامه والمسيحي وهو متمسك بمسيحيته، فهذا 
أمر مخالف لما صرح به مؤسس البهائية نفسه الذي قال بأنه لا يصح أن يقُال 

عن شخص كهذا بأنه بهائي.
وكذلك كنت في القاهرة منذ عامين فزرت مركز الجمعية البهائية وسألت مبلغهم 
من  الغاية  أن  فأجابني  الجديد،  الدين  هذا  من  الغاية  عن  الكردي  الدين  محي 
مجيء بهاء الله هي توحيد الديانات في العالم وجعلها دينا واحدا، فقلت له وعلى 
أن جميع كتب  الإنسان  يعتقد  أن  فكان جوابه  التوحيد؟  هذا  يكون  اساس  أي 
الأديان الحاضرة هي من الله وأن يؤمن بالبهاء. فسألته هل تريد أن يعطل الناس 
عقولهم فيعرضوا عن الحقائق الثابتة في دين ويقبلوا ما ثبت بطلانه في دين آخر 
والقرآن  الحاضرة  بصورتها  الموجودة  الأناجيل  أن  تعتقد  وهل  منافقين؟  ويتحدوا 
المجيد موحى بها من الله؟ فقال نعم. فقلت له: الأناجيل تقول بموت المسيح 
على الصليب والقرآن المجيد يقول: وماقتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم. ثم يؤكد 
كذلك جازما ويقول وما قتلوه يقينا. فكيف يجوز أن يكون مصدر هذين القولين 



314

المتضادين واحدا؟ فسكت ولم يحر جوابا. وكذلك نرى البهاء يجعل عدة الشهور 
تسعة عشر شهرا في كتاب الله فلا ريب أن مصدرهما كما ذكرنا قبلا ليس واحدا.
فالبهائيون يخدعون جهلاء الناس بأقوالهم المزخرفة ويخفون عنهم الحقائق ويزعمون 
أن لا تنافي بين الديانات السابقة وبين عقائدهم، ولكن ما كشفته من عقائدهم في 
الفصول السابقة يظهر جليا أنه لا يكون أحد بهائيا حقيقة إلا إذا عمل بالبهائية 
وسار بمقتضاها وأن الأقوال  التي سأسردها فيما يلي تبين حقيقة اعتقادهم فيمن 

لا يعمل بشريعتهم ولا يسير على مقتضاها.
)1( قال الباب ما نصه: "من يتجاوز عن حد البيان فلا يحكم عليه حكم الإيمان 

سواء كان عالما أو سلطانا أو مملوكا أو عبدا"- البيان الباب 11واحد 4(.
)2( وقال: "اكر كسي باشد وداخل ميزان بيان نشود ثمر نجشد تقوي اواورا" 
- البيان باب 6 واحد 2، ومعناه أي رجل كان لم يدخل في شريعة البيان لا 

شيئا. تقواه  تفيده 
)3( قال بهاء الله في كتابه المبين ص 18 ما نصه: "ارتفع سماء البيان وثبت ما 
نزل فيه أن الذين أنكروه أولئك في غفلة وضلال" وقال في ص 283 "قد خسر 

الذين كذبوا بآياتنا وسوف تاكلهم النيران".
)4( وقال في أدعية المحبوب ص 32 "لو يقرا أحد كل الكتب ولا يؤمن به لا 

ينفعه أبدا، ولو يقرا آية من آياته ليكفيه".
)6( وقال: "يرون نعمة الله وينكرونها ويسمعون آيات الله ويعرضون عنها إلا أنهم 

من أصحاب النار" - الأقدس ص115(.
)7( وقال: "قد أنزلنا الآيات وأظهرنا البيان طوبى لمن سمع ورأى وويل لكل منكر 

كفار" -الأقدس ص 118(.
)8( وقال أيضا: )كذلك سولت لهم أنفسهم، نشهد أنهم من أصحاب النار - 

الأقدس ص 150(.
)9( وقال أيضا: "والكتاب يقول قد جاء منزلي طوبى لمن أقبل إليه وويل لكل 

معرض بعيد" -ـ الأقدس 240(.



315

)10( وقال أيضا: "قد خسر الذين كفروا بالله وظهوره وأنكروا ما نزل من ملكوته" 
- الأقدس ص244(.

مقارنة بين الشريعتين الإسلامية والبهائية:
ذكرت في الفصل الثاني بعض الآيات الدالة على كون القرآن المجيد كتابا كاملا 
وبما أن كتاب الله الفرقان لا يدعي بشيء إلا ويثبتها بالدليل، فلذلك أردت أن 
أذكر هنا آية أخرى تثبت دعوى كمال القرآن يقول تعالى: * وَيَسْألَُونَكَ عَنِ الرُّوحِ 
قُلِ الرُّوحُ مِنْ أمَْرِ رَبِّي وَمَا أوُتيِتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّ قلَِيلً*  )الإسراء: 86(، فقد سمى 
الله تعالى كتابه الكريم بالروح كما قال أيضا في آية أخرى: * وكََذَلِكَ أوَْحَيـنَْا إِليَْكَ 
يمَانُ*  )الشورى: 53(، وكما أن  رُوحًا مِنْ أمَْرنِاَ مَا كُنْتَ تَدْريِ مَا الْكِتَابُ وَلَ الِْ
الروح سبب للحياة الجسمانية كذلك القرآن المجيد سبب للحياة الروحانية وكما 
قال في هذه الآية "من أمرنا" كذلك قال في الآية الأولى من "أمر ربي" ومعنى الآية 
أن الناس يسألونك عن القرآن فقل أنه نزل بأمر الله، فإذا اعترض أحد على نزوله 
فليكن جوابك  الأنبياء وشرائعهم  القديمة كصحف  الإلهية  الكتب  بسبب وجود 
للمعترضين "وما أوتيتم من العلم إلا قليلا" أي أن علم الشرائع الذي كنتم أوتيتموه 
الكتاب  هذا  إليكم  أنزلنا  ولذلك  لرقيكم  غير كاف  قليلا  الكتاب كان  هذا  قبل 
نْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يأَْتوُا بِمِثْلِ  الكامل، ولاثبات كماله قال: * قُلْ لئَِنِ اجْتَمَعَتِ الِْ
هَذَا الْقُرْآنِ لَ يأَْتوُنَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بـعَْضُهُمْ لبِـعَْضٍ ظَهِيراً*  )الإسراء: 89(، أي أنهم 
لو جمعوا كل مافي العالم من كتب وعلوم ثم سعوا كل السعي متحدين متآزرين مع 
بعضهم ليأتوا بكتاب كامل لما قدروا على ذلك، وإن عجزهم هذا دليل على كون 
القرآن المجيد كتابا كاملا، ولذلك قال تعالى بعد هذه الآية: * وَلَقَدْ صَرَّفـنَْا للِنَّاسِ 

فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ فأَبََى أَكْثـرَُ النَّاسِ إِلَّ كُفُوراً*  )الإسراء: 90(.
وها إني أتحدى جميع البهائيين مع رئيسهم شوقي أفندي أن يذكروا لي أمرا واحدا 
القرآن  بمثله  يـأت  الله ولم  بهاء  به  أتى  الروحاني  البشر لأجل رقيهم  إليه  يحتاج 
الشريعة  لإثبات كمال  وقوته  الله  بحول  مستعد  وإني  منه؟  بأحسن  أو  المجيد 



316

الإسلامية في مقابلة البهائية وغيرها من شرائع العالمين.
وكنت ناظرت أحد دعاتهم مرة فلم يذكر لي شيئا إلا وبينت له من القرآن المجيد 
ما هو أحسن منه، وقد قال لي مرة أحد البهائيين في حيفا أن القرآن المجيد جاء 
في زمن لم توجد فيه مدنية ولذلك اضطر محمد صلى الله عليه وسلملنشر الإسلام بالسيف، ولكن 
بما أن هذا الزمن يختلف عن ذاك الزمن فلهذا أصبح الناس في احتياج شديد 
إلى تعليم جديد. ومن جملة تعاليم البهاء أنه أمر أن لا نقاوم الشر بالشر حتى 
أنه امرنا أن نعفو عن القاتل أيضا )1( ولا نجازيه بالمثل. فأجبته أن تعليم العفو 
ليس بشيء جديد فقد ورد حكمه في القرآن المجيد بصورة كاملة، وورد أيضا 
في الإنجيل في متى الإصحاح الخامس قول المسيح عليه السلام: "مَنْ لَطَمَكَ 
عَلَى خَدِّكَ الَأيْمَنِ فَحَوِّلْ لَهُ الآخَرَ أيَْضًا" )إِنْجِيلُ مَتَّى 5: 39(، وأما القتال في 
الإسلام فقد كان دفاعا لا للإعتداء لأن الكفار كانوا يريدون محو الإسلام بقوة 
من  وأخرجوهم  أموالهم  ونهبوا  وعدوانا  ظلما  المسلمين  من  وقتلوا كثيرا  السيف 
أوطانهم، وإن تشريع القتال لدفع أذى المعتدين وكف فتنتهم لم يحرمه أحد من 
يقول:  بنفسه  المعتدين وهو  لقاتل  السلام ملكا  المسيح عليه  الأنبياء ولو كان 

"كُلَّ الَّذِينَ يأَْخُذُونَ السَّيْفَ باِلسَّيْفِ يـهَْلِكُونَ" )إِنْجِيلُ مَتَّى 26: 52(.
وان القرآن المجيد علمنا كيف نستعمل العفو واللين في موضعهما والانتقام في 
محله لأن القصد من الشرع هو أن تكون أحكامه نتيجتها الإصلاح وجلب النفع 
وَأَصْلَحَ  عَفَا  فَمَنْ  مِثـلُْهَا  سَيِّئَةٌ  سَيِّئَةٍ  وَجَزاَءُ  تعالى: *  الإنسان ويقول  لبني  والخير 
فأََجْرهُُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ*  )الشورى: 41(، أي أن المجرم إذا كان 
لا يكف عن الشر ولا يصلح حاله إلا بالجزاء فتجب عقوبته بالعدل بما لا يتجاوز 
إذا كان  قال: "فمن عفا وأصلح"ـ ولكن  نتيجة الإصلاح ولذلك  ارتكبه  ما  مثل 
الجزاء يزيده إجراما أو إذا كان العفو يزيد في إمعانه في إيذاء الناس فتكون نتيجة 
عقابه في الأولى والعفو عنه في الثانية سببا في إفساده وزيادة أذاه وضرره لنفسه 
الانتقام في محله والعفو في محله  تعالى أن نستعمل  وللآخرين، ولذلك علمنا 
وختم الآية بقوله "أنه لا يحب الظالمين" ـ لأن الظلم معناه وضع الشيء في غير 



317

محله.  يقول الشاعر:
ووضع الندى في موضع السيف بالعلا مضر كوضع السيف في موضع الندى

ثم قال تعالى: * وَلَمَنِ انـتَْصَرَ بـعَْدَ ظلُْمِهِ فأَُولئَِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ * إِنَّمَا السَّبِيلُ 
عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيـبَـغُْونَ فِي الَْرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أوُلئَِكَ لَهُمْ عَذَابٌ ألَيِمٌ 
لَمِنْ عَزْمِ الْمُُورِ*  )الشورى: 42-44(، فقد بين  * وَلَمَنْ صَبـرََ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ 
سبحانه هنا حكم نصرة المظلوم وعقاب الظالمين، وفضل من يصبر على إيذاء 
الناس ويغفر لهم ويعفو عنهم. وإن فضيلة العفو لم يتصف بها أحد بمثل ما اتصف 
بها سيد الخلق أجمعين محمد صلى الله عليه وسلمفلقد تحمل جميع أنواع الشدائد والإيذاء من 
الكفار وصبر عليها مدة طويلة، ولما غلبهم عفا عنهم وغفر لهم ولم يقابل اساءاتهم 
بالانتقام بل بالإحسان والدعاء وقال لهم: * لَ تـثَْريِبَ عَلَيْكُمُ الْيـوَْمَ يـغَْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ 
وَهُوَ أرَْحَمُ الرَّاحِمِينَ*  )يوسف: 93(، وقد أمر الله بالعفو في مواضع كثيرة من 
القرآن المجيد، وبيّن الحكمة من عدم مقابلة الشر بالشر فقال: * ادْفَعْ باِلَّتِي هِيَ 
أَحْسَنُ فإَِذَا الَّذِي بـيَـنَْكَ وَبـيَـنَْهُ عَدَاوَةٌ كَأنََّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ*  )فصلت: 35(، ثم بيّن 
الغضب  النفس وكبح جماحها عن بوادر  العفو وهو تربية  للقدرة على  الدواء  لنا 
الْمُحْسِنِينَ*   يُحِبُّ  وَاللَّهُ  النَّاسِ  عَنِ  وَالْعَافِينَ  الْغَيْظَ  وَالْكَاظِمِينَ   * مادحا:  فقال 
عند  والعفو  الغيظ  بكاملها وكظم  العفو  وإن صفات   )1( عمران: 135(،  )آل 
صلى الله عليه وسلمحسب  محمد  شخص  في  وجدت كاملة  الأخلاق  مكارم  وجميع  المقدرة 
تعاليمه الكاملة. فأنى للبهائيين مثل هذه التعاليم، وقلت له أنظر في مقابلة ذلك 
أعمال الباب وأعمال أتباعه الفظيعة وتعاليمه المبنية على الظلم والجور والمحرضة 
على سفك الدماء البريئة، وإنكم لو نشرتم تعاليمه في أوروبا وأمريكا لرأى الناس 
كيف يكون دينكم الجديد في نظر أهليهما وكيف لا يحصل الرقي إلا به لأنه 

"ليس له مثيل ولا نظير" حسب زعمكم!
وبعد أن بينت له تعليم القرآن المجيد وأنه كامل يحوي كل ما يحتاج إليه البشر 
لأجل رقيهم الأخلاقي والمدني، وأثبت له أن تعليم البهاء ناقص لأن طبائع البشر 
مختلفة فلا يجوز أن يعفو الإنسان عن كل شخص أساء إليه في كل مقام لأن 



318

العفو قد يشجع أحيانا المجرم على التمادي في ارتكاب الجرائم، فعندها غضب 
لما سمع مني كلمة ناقص واشتعل غيظا، فقلت له الآن كنت تقول أن بهاء الله 
علمكم العفو واللين مع أنني لم أقل ما يوجب الغضب بل قلت أن البهائية ناقصة 
وأثبت ذلك بالبرهان، وأنت قلت عن الإسلام أنه لا يصلح اليوم للناس وعجزت 
العفو وكيف تكون  الغضب، فكيف يرجى من مثلك  لم أظهر  عن الإثبات وأنا 
محقا في مزاعمك؟ إن القرآن وحده هو الذي يبين أعدل حكم وأقومه لمجازاة 
المعتدين، لأن البشر منهم من يكون من العوام فلا يستحسنون إلا العقاب ومنهم 
طبقة الخواص فيعرفون كيف يستعملون العفو في مواضعه ويراعون جميع الأحوال 

والظروف التي يمكن بها إصلاح من أساء إليهم.
ومن تعاليم البهاء قوله: "حرم عليكم السؤال. ومن سأل حرم عليه العطاء"، وتحريم 
العطاء معناه إماتة الفقراء المعدمين الذين يضطرون للسؤال. وأما القرآن المجيد فلم 
يمنع السؤال ولم يشجع عليه بل مدح الذين يتعففون عنه بقوله: * للِْفُقَراَءِ الَّذِينَ 
أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً فِي الَْرْضِ يَحْسَبـهُُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ 
التّـَعَفُّفِ*  )البقرة: 274(، ومدح الكرماء ولم يمنعهم من إعطاء الآخرين فقال 
جل من قائل: * وَيـؤُْثرُِونَ عَلَى أنَـفُْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يوُقَ شُحَّ نـفَْسِهِ 
حُبِّهِ  عَلَى  الطَّعَامَ  وَيطُْعِمُونَ   * وقال:   ،)10 )الحشر:  الْمُفْلِحُونَ*   هُمُ  فأَُولئَِكَ 
مِسْكِينًا وَيتَِيمًا وَأَسِيراً * إِنَّمَا نطُْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَ نرُيِدُ مِنْكُمْ جَزاَءً وَلَ شُكُوراً*  
)الِإنْسان: 9-10(، وأمر بحسن المعاملة للفقراء فقال: * وَأمََّا السَّائِلَ فَلَ تـنَـهَْرْ*  
)الضحى: 11(، وكذلك جعل حصة من أموال الزكاة والفيء والصدقات للفقراء 
والمساكين وابن السبيل وغيرهم، وقد شجع رسول الله صلى الله عليه وسلمعلى العمل وبغّض في 
السؤال لتترفع النفوس عن اتخاذه مهنة فقال: "لََنْ يأَْخُذَ أَحَدكُُمْ حَبـلَْهُ فـيََحْتَطِبَ 
عَلَى ظَهْرهِِ خَيـرٌْ لَهُ مِنْ أَنْ يأَْتِيَ رَجُلً فـيََسْألََهُ أَعْطاَهُ أوَْ مَنـعََهُ" )صحيح البخاري, 
أوراق شجرة  قوله: "كلكم  السامية  البهاء  تعاليم  أن من  الزكاة(، ويقولون  كتاب 
واحدة وأمواج بحر واحد" ولكنكم لا تنظرون إلى عظمة القرآن المجيد كيف أدى 
هذا المفهوم بأسمى بيان وأوضح معنى بقوله: * ياَ أيَّـُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذكََرٍ 



319

وَأنُـثَْى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقـبََائِلَ لتِـعََارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أتَـقَْاكُمْ*  )الحجرات: 
14(، وكذلك قوله صلى الله عليه وسلمفي حجة الوداع: "أيَّـُهَا النَّاسُ أَلَ إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ وَإِنَّ أبَاَكُمْ 
وَاحِدٌ أَلَ لَ فَضْلَ لِعَرَبِيٍّ عَلَى أَعْجَمِيٍّ وَلَ لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ وَلَ لَِحْمَرَ عَلَى أَسْوَدَ 

وَلَ أَسْوَدَ عَلَى أَحْمَرَ إِلَّ باِلتّـَقْوَى" )مسند أحمد, كتاب باقي مسند الأنصار(.
الْبِرِّ  إِلَى  يـهَْدِي  دْقَ  الصِّ فإَِنَّ  دْقِ  باِلصِّ ويذكرون من تعاليمه أيضا قوله: "وَعَلَيْكُمْ 
وَإِنَّ الْبِرَّ يـهَْدِي إِلَى الْجَنَّةِ" )سنن أبي داوود, كتاب الأدب(، ولا ينسون أمر البهاء 
بعض أتباعه باختيار طريق الكذب ويتجاهلون أن الصدق بعيد كل البعد عن كبار 
دعاتهم في كل أعمالهم. وأما القرآن المجيد فلم يكتف بالأمر بالصدق فحسب 
الْكَاذِبيِنَ*  )آل عمران:  عَلَى  اللَّهِ  لَعْنَةَ  فـنََجْعَلْ  الكاذبين أيضا فقال: *  بل لعن 
)التوبة: 119(، وقال: *  الصَّادِقِينَ*   مَعَ  بالصدق بقوله: * وكَُونوُا  62(، وأمر 
يصف  وقال   ،)31 )الحج:  الزُّورِ*   قـوَْلَ  وَاجْتَنِبُوا  الَْوْثاَنِ  مِنَ  الرّجِْسَ  فاَجْتَنِبُوا 
المؤمنين: * وَالَّذِينَ لَ يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا باِللَّغْوِ مَرُّوا كِراَمًا*  )الفرقان: 73(.
ويفتخرون أيضا بقوله: )إن رأيتم فقيرا لا تستكبروا عليه(، مع أن القرآن المجيد ذم 
التكبر وأمر بالتواضع مع جميع الناس ولم يخص ذلك للفقير يقول تعالى: * فبَِئْسَ 
مَثـوَْى الْمُتَكَبِّريِنَ*  وقال: * وَلَ تَمْشِ فِي الَْرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرقَِ الَْرْضَ وَلَنْ 
تـبَـلُْغَ الْجِبَالَ طوُلً * كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا*  )الإسراء: 39-38(، 
وقال: * وَلَ تُصَعِّرْ خَدَّكَ للِنَّاسِ وَلَ تَمْشِ فِي الَْرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَ يُحِبُّ كُلَّ 

مُخْتَالٍ فَخُورٍ*  )لقمان: 19(.
يأَْمُركُُمْ  اللَّهَ  ومن تعاليم القرآن المجيد أداء الأمانة لأصحابها قال تعالى: * إِنَّ 
وَإِذَا   * بقوله:  بالعدل  والأمر   ،)59 )النساء:  أَهْلِهَا*   إِلَى  الَْمَاناَتِ  تـؤَُدُّوا  أَنْ 
حَكَمْتُمْ بـيَْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا باِلْعَدْلِ*  )النساء: 59(، وقال: * وَلَ يَجْرمَِنَّكُمْ 
للِتّـَقْوَى*  )المائدة: 9(، وقال: *  أقَـرَْبُ  هُوَ  اعْدِلُوا  تـعَْدِلُوا  قـوَْمٍ عَلَى أَلَّ  شَنَآنُ 
حْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيـنَـهَْى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ  إِنَّ اللَّهَ يأَْمُرُ باِلْعَدْلِ وَالِْ

وَالْبـغَْيِ*  )النحل: 91(.
الأمر  فهذا  لذلك  الأمم  وإنشاء عصبة  العالم  في  ونشره  السلام  فكرة  علينا  بقي 



320

مذكور في القرآن المجيد على أتم صورة وأحسن تعليم بقول تعالى: * وَإِنْ طاَئفَِتَانِ 
مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقـتْـتَـلَُوا فأََصْلِحُوا بـيَـنْـهَُمَا فإَِنْ بـغََتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الُْخْرَى فـقََاتلُِوا الَّتِي 
تـبَْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أمَْرِ اللَّهِ فإَِنْ فاَءَتْ فأََصْلِحُوا بـيَـنْـهَُمَا باِلْعَدْلِ وَأقَْسِطوُا إِنَّ اللَّهَ 

يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ*  )الحجرات: 10(.
بإنصاف لارتفعت  الأمم  عليه جمعية  لو سارت  الذي  الطريق  بينت  الآية  فهذه 
الحروب بين الأقوام وارتدع الظالم القوي وأمن المظلوم الضعيف وانتشر لواء السلام 

فوق جميع الشعوب.
ولاشك أن القرآن المجيد بيَّن جميع الطرق التي يمكن بها نيل السعادة لجميع 
أتحدى  وإنني  إلا ذكرها،  الحقيقي  الإصلاح  يترك وسيلة من وسائل  ولم  البشر 
البهائيين كلهم جميعا وأشتاتا أن يبرهنوا على أمر واحد ابتدعه بهاء الله وكان مفيدا 
وضروريا للبشر ولم يذكره القرآن المجيد أو يذكر أحسن منه، وإني مستعد لإثبات 

كمال الشريعة المحمدية، وما توفيقي إلا بالله العلي العظيم.

لماذا سن البهاء شريعته:
لم  البهائية  الشريعة  لوضع  بالبهاء  الذي حدا  السبب  أن  الجميع  يعلم  أن  يجب 
يكن ناجما عن أن الزمن في حاجة إلى شرع جديد وأن القرآن المجيد لم يعد 
كافيا لهداية الخلق، وإنما السبب الحقيقي كان إلحاح أتباعه عليه لأن يحررهم 
لتكذيب  والمسلمين  للإسلام  عدائهم  شدة  وأيضا  السماوية،  الشرائع  قيود  من 
في  الله  بهاء  بين ذلك  المجيد. وقد  القرآن  بشريعة  إياهم وتمسكهم  المسلمين 
العرش  لدى  "قد حضرت  ما نصه:  الأقدس  فقال في  الأقدس والاقتدار:  كتابيه 
عرائض شتى من الذين آمنوا وسألوا فيها الله، رب ما يرى وما لا يرى رب العالمين، 
لذا نزلنا اللوح بطراز الأمر لعل الناس بأحكام ربهم يعملون كذلك سألنا من قبل 
في سنين متواليات وأمسكنا القلم حكمة من لدنا إلى أن حضرت كتب من أنفس 
معدودات في تلك الأيام لذا أجبناهم بالحق بما تجيء به القلوب" فيظهر من 
قوله هذا أنه لولا إلحاح المؤمنين به لما نزل هذه الأحكام وأسس هذا الدين وألزم 



321

أولياءه باتباعها، فابتداعه هذه الشريعة الجديدة إنما كان لإلحاح أتباعه وإرسال 
السبب  الشريعة الإسلامية، وقد ذكر  التخلص من تكاليف  إليه بقصد  عرائضهم 
الثاني في كتابه الاقتدار ص 47-48 بقوله ما نصه: "اكر اعتراض واعرض فرقان 
بنودهر آئينه شريعت فرقان درابن ظهور نسخ نمي شود" أي أنه لو لم يكن إعراض 
واعتراض من قبل المسلمين على دعواه لما نسخت شريعة القرآن المجيد في هذا 
الظهور. ومعنى ذلك أن هذا الزمن لم يكن بحاجة إلى شريعة جديدة ولكن بما أن 
المسلمين لم يؤمنوا به وبالباب بل كذبوهما واعترضوا عليهما فلأجل الانتقام منهم 

سنّ بهاء الله شريعته التي ذكرنا بعض أحكامها في الفصل الثالث.
المسلمين  من  انتقاما  نفسه  عند  من  ابتدعها  عندية  شريعة  إذن  البهاء  فشريعة 
المتمسكين بكتاب الله وقد حصحص الآن الحق وكشف الغطاء ووضح الصبح 

لذي عينين:
خاتمة الكتاب - أحاجي البهائية:

كثيرة هي دعاوي البهائيين الكاذبة الفارغة ومن ذلك ما يتبجحون به على الدوام 
العقل  يخالف  ما  فيها  يوجد  ولا  العقل  على  مبنية  ديانتهم  أن  من  وزورا  كذبا 
الإنساني أبدا، ويتفاخرون بذلك على الديانات الأخرى مع أن كل من يدرس 
ديانتهم ولو درسا سطحيا غير دقيق يبدو له أنه لا يوجد في العالم ديانة أسخف 
أسرد  أنا  وها  السليمة،  العقول  منها  تنفر  أشياء  بقول  الناس  تأمر  البهائية،  من 
بضعة أمور من ديانتهم ليفكر فيها العقلاء، وليحكموا هل هذا الدين يمكن به 
الممقوت؟  والتعصب  المضل  الجهل  قيود  من  وتحريرها  البشرية  العقول  إنماء 
وقبل أن أسرد ما يجب أن يكون القراء على علم بأن البهائيين يعتقدون بعصمة 
"ليس  نصه:  ما  نفسه  عن  البهاء  قال  والنسيان كما  الخطأ  عن  والبهاء  الباب 
لمطلع الأمر شريك في العصمة الكبرى أنه لمظهر يفعل ما يشاء في ملكوت 
الإنشاء ـــ الأقدس ص 15". وقال عن الباب ما نصه: "زينه الله بالعصمة الكبرى 
وأسمائه الحسنى وصفاته العليا ـ الفردوس ص 18"، وقال في وصيته عن عبد 
ومطابق  است  واقعة  وحقيقت  مائد  ميفر  بيان  أو  آنجه  "كه  نصه:  ما  البهاء 



322

مقصد الهي" - مكاتيب عبد البهاء ج 2ص 70"، أي أن كل ما يقول عبد 
البهاء هو الحق والصواب ومطابق للمقصد الإلهي.

ثم قال عن العصمة الكبرى ما نصه: "العصمة الكبرى لمن كان مقامه مقدسا 
عن الأوامر والنواهي ومنزها عن الخطأ والنسيان إنه نور لا تعقبه الظلمة وصواب 
لا يعتريه الخطأ. لو يحكم على الماء حكم الخمر وعلى السماء حكم الأرض 
وعلى النور حكم النار. حق لا ريب فيه وليس لأحد أن يعترض عليه ويقول لم 

وبم ـ العصمة الكبرى ص22".
فهل يوجد شخص فيه ذرة من العقل يعتقد في مثل هذا الإنسان أنه منزه عن 
الخطا والنسيان؟ أن دعوى العصمة عن الخطا والنسيان لم يدع بها أحد مطلقا 
محمدا  الأنبياء  سيد  وإن  سبحانه،  بالله  خاصة  لانها  والمرسلين  الأنبياء  من 
قدميه  ليغسل  عنده  يكون  أن  تمنى  الروم  عظيم  عند  ذكره  جاء  لما  صلى الله عليه وسلمالذي 
لأنه  بالوحي  يتعلق  فيما  إلا  والنسيان  الخطا  من  العصمة  يدعّ  لم  الشريفتين، 
نَسِيتُ  فإَِذَا  تـنَْسَوْنَ  أنَْسَى كَمَا  مِثـلُْكُمْ  بَشَرٌ  أنَاَ  "إِنَّمَا  الله ولذلك قال صلى الله عليه وسلم:  من 
فَذَكِّرُونِي" )صحيح البخاري, كتاب الصلاة(، وإن الأنبياء بأجمعهم كانوا خداما 
لشريعتهم ومكلفين بإطاعة أوامرها واجتناب نواهيها لا فرق بينهم وبين أتباعهم 
في ذلك، ولكن البهاء والباب وعبد البهاء يقدسون أنفسهم عن إطاعة الأوامر 
ثم  والنسيان،  الخطا  من  العصمة  ويدّعون  بها  يأتون  التي  النواهي  واجتناب 

يطلبون من الناس أن يؤمنوا بأقوالهم كلها بلا اعتراض.
وإذا كان البهائيون حقيقة يخاطبون العقل فها أنا أوجه إليهم بعض الأسئلة ليجيبوا 
عليها بما هو معقول ويثبتوا أن ديانتهم لا يوجد فيها معميات وأحاج وسخافات 

يرفضها كل عقل سليم.
)1( ـــ قال البهاء: "إن عدة الشهور تسعة عشر شهرا في كتاب الله" - الأقدس 
عَشَرَ  اثـنَْا  اللَّهِ  عِنْدَ  الشُّهُورِ  ةَ  عِدَّ إِنَّ  المجيد *  القرآن  تعالى في  ص 34" وقال 
شَهْراً فِي كِتَابِ اللَّهِ*  )التوبة: 36(. وعقيدة البهائيين أن القرآن المجيد والأقدس 
كلاهما كلام الله فعليهم أن يجيبوا لم هذا التضاد؟ وإذا كان جوابهم مثل ما قال 



323

البهاء أن كل من زينه الله بالعصمة الكبرى فهو مرفوع القلم وليس لأحد أن يقول 
له لم وبم فيكون ذلك كافيا لمعرفة قيمة ادعاءاتهم من أنهم يخاطبون أهل الحجا 

إلا المجانين.
)2( ـــ قال بهاء الله في وصيته ما نصه: "قد اصطفينا الأكبر بعد الأعظم مجموعة 
ألواح مكرمة ص 402"، أي ميرزا محمد علي يكون خليفته بعد عباس أفندي 
ولكن هذا خلاف وصية أبيه أو ربه أو إلهه وفوض الأمر بعده إلى ابن بنته شوقي 
أفندي مع أن ألفاظ الوصية واضحة كل الوضوح لا لبس فيها ولا إبهام ولا غموض، 
وفهمها ليس متوقفا على من وصل إلى مقام العصمة الكبرى، فلم هذا الاختلاف 

والتباين بين المنزهين عن الخطا والنسيان؟
)3( قال الباب ما نصه: "ومن ظهور آدم إلى أول ظهره نقطة البيان از عمر ابن 
عالم نكذشته إلا دوازده هزار ودويست وده سال" - البيان باب 31 واحد ص 
420"، أي أنه لم يمض من عمر الدنيا من ظهور آدم إلى ظهور الباب ـ 127 
ه إلا 12210 سنوات". ولكن ميرزا أبو الفضل ذكر في كتابه )الفرائد ص 30-

31( طبق رواية قال أنه اتفق على صحتها أهل السنة والتشيع وهي كالقرآن جاء 
فيها ما يلي: "وقد مضى من الألف السابع مئة سنة وثلاث سنين( وقال في شرح  
المأثورة والأخبار  الأحاديث  الهند" حسب  في  آغره  آيات  ص 54-58 طبع 
هبوط  "از  نصه.  ما  والحكمة  العلم  ومخازن  الطاهرين  البيت  أهل  من  المروية 
حضرت أبو البشر شش هزار وصد وسه سال كذشته بود كه وجود مبارك نبوي در 
جهان تولد يافت" أي أنه مضى من هبوط آدم عليه السلام إلى يوم مولد محمد 
صلى الله عليه وسلم6103 سنوات في هذا العالم وعلى حسبانه هذا يكون مضى من الزمن حين 
ظهور الباب 6103 و53 سنة ما بين مولد النبي صلى الله عليه وسلموحضرته 1260 سنة إلى 
حين ظهور الباب فيكون المجموع 7416 عاما وهذا خلاف ما قال الباب أي 

12210 سنوات.
رازير  إنساني  عالم  تعصبات  أين  سال  هزار  "شش  نصه  ما  أفندي  عباس  وقال 
وزبر نود" -  بدائع الآثار ج 1 ص 41 المطبوع عام 1914 بملاحظة عباس 



324

افندي، ومعناه أنه منذ ستة آلاف سنة ـ أي منذ خلق آدم ـ أهلكت التعصبات 
العلم الإنساني فليبين البهائيون أي من هؤلاء المنزهين عن الخطا قال الحقيقة في 

تحديد عمر الدنيا من ظهور آدم عليه السلام إلى يومنا هذا؟
البهاء أن الأناجيل الموجودة والقرآن المجيد  البهائيون حسب تعليم  )4( يعتقد 
وكتب البهاء الإيقان والأقدس والألواح وغيرها كلها كتب سماوية موحى بها من 

الله.
فالإنجيل يقول عن المسيح أنه أسلم الروح على الصليب ويوافقه البهاء على ذلك 
بقوله "إنا فدينا الإبن وما طلع بما أراد ربك لا جبرائيل ولا الملائكة المقربين ـ 

الألواح المباركة ص 230".
ولكن القرآن المجيد يخالفهما بقوله: * وَمَا قـتَـلَُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ 
الَّذِينَ اخْتـلََفُوا فِيهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّ اتبَِّاعَ الظَّنِّ وَمَا قـتَـلَُوهُ يقَِينًا*  

)النساء: 158(.
ثم نرى البهاء في مواضع أخرى يخالف هذا ويقول ما نصه "عيسى از ميان قوم 
عليه  عيسى  أن  أي  الإيقان ص 90"،  فرمود-  ارتقا  جهارم  وبفلك  شد  غائب 
"در  نصه:  ما  أيضا  وقال  الرابعة  السماء  إلى  وارتقى  قومه  بين  السلام غاب من 
صدد إيذاء وقتل آنحضرت افتادكه بفلك جهارم فرار نمود- الإيقان ص 124" 
أي أن اليهود حينما كانوا متصدين لإيذاء حضرته وقتله فإنه فر إلى السماء الرابعة. 
وقال أيضا ما نصه: "إني أنا السماء الذي صعد إليها ابن مريم يشهد بذلك لسان 

العظمة والقوم وأكثرهم من الغافلين- الأقدس ص 155".
فكيف يمكن صدور كل هذه التناقضات من الله سبحانه الذي يعتقد البهائيون أنه 

مصدر الكتب المذكورة كلها؟
)5( حينما سئل عبد البهاء عن وجود نبأ في الإنجيل لظهور محمد صلى الله عليه وسلمأجاب 
نعم يوجد ذلك كما هو مذكور في إنجيل يوحنا في الاصحاح 16 العدد ـ 13 
البهاء ج 2 ص58-59( ولكنه لما سافر إلى واشنطن  )راجع مكاتيب عبد 
قال أن مصداق النبأ الوارد في يوحنا الاصحاح 16 هو بهاء الله )راجع بدائع 



325

الآثار ج 1 ص 44-41(.
أنه مصداق  نفسه  البهاء عن  ذكر  التناقض؟ وهل  هذا  لم  البهائيون  لنا  فليبين 
البهاء مصداق  نبأ الإنجيل المذكور؟ وإذا كان يذكر ذلك فكيف يجعله عبد 

النبأ؟ ذلك 
)6( ذكر محمد الباب في كتابه البيان في اللغة الفارسية باب 13 واحد 3 ترتيب 
الكتب المنزلة وذكر الزبور قبل التوراة ثم قال: "لما أظهر الله داؤد وأغرس ما شاء 
الله في الزبور فإذا قد أظهر الله موسى ليأخذن ثمرات ما أغرس داؤد وإن الذين 

آمنوا بموسى فأولئك ثمرات ما أثمرن أشجار الزبور إن أنتم لا تعلمون".
ثم قال: "إن داؤد قد ازرع في أيام ظهوره ما ينزل الله عليه في الزبور حتى أثمرت 

تلك الأنفس في ظهور موسى وكل به مؤمنون".
وهكذا ذكر في كتابه - الدلائل السبعة - ويقال له أيضا -أدلة سبع- أن داؤد 
عليه السلام كان قبل موسى عليه السلام بخمسمائة سنة وأن داؤد عليه السلام 

كان أخبر عن مجيء موسى عليه السلام بعده.
مع أن القرآن المجيد والعهد القديم وجميع الكتب والآثار التاريخة متفقة على أن 

داؤد عليه السلام جاء بعد موسى عليه السلام.
البهائية  بصدق  يعتقد  عقل  ذرة  فيه  الأمور رجل  هذه  بيان  بعد  الآن  يبقى  فهل 
والبابية وأن كتبها منزلة وأن البهائيين صادقون في أقوالهم من أنهم يعتقدون بصدق 
الكتب السماوية القديمة مع أنها تخالف كتبهم ومزاعمهم؟ إن الأمر الحق هو ما 
ذكرته من قبل وأعيده الآن أن غرض البهائيين هو إدخال الناس في البهائية بطريق 
الخداع والكذب والنفاق قائلين لكل من يباحثونه أن معتقده ومعتقدهم واحد وأن 
التوراة والإنجيل والقرآن كلها كتب سماوية صحيحة من الله؛ وماهم في أقوالهم إلا 
كاذبون، لأنهم لا يعتقدون بهذه الكتب ولا يعتقدون العصمة إلا بالباب والبهاء 
ولو  صحيحة  أقوالهم  جميع  أن  ويعتقدون  الثلاثة-  الأقانيم  -هذه  البهاء  وعبد 
ناقضت بعضها وخالفت التوراة والإنجيل والفرقان والتاريخ، وإن من لا يؤمن بها 

فهو من الكافرين وإن مقره نار الجحيم.



326

وربما يظن بعض القراء أن البهائيين ليسوا بقليلي الحلم سفهاء وأغبياء إلى حد أنهم 
يقبلون  أقوال الباب مهما خالفت العقل ويعتقدون أن داؤد عليه السلام كان قبل 
موسى عليه السلام ويرمون بأقوال القرآن والعهد القديم والحقائق التاريخية عرض 
الحائط، ولكني أرجو من جميع القراء مهما أحسن بعضهم الظن بالبهائيين، أن 
لا ينتظروا من البهائيين تكذيب الباب والبهاء وعبد البهاء لأن هؤلاء الثلاثة عندهم 
وصلوا الى درجة العصمة الكبرى فلا يخطئون في شيء، وإلى القراء جواب بهاء 
الله لما سأل نفس هذا السؤال على مجيء داؤد قبل موسى فمنه يتضح للقراء 
عقلية هذه الطائفة وإيمانها بمؤسس ديانتها. يقول بهاء الله ما نصه: "جند كره 
أهل البيان سؤال نموده اند كه حضرت داؤد صاحب زابور بعد از حضرت كليم 
عليه بهاء اللله الابي بوذه ولكن نقطة أولى روح ما سواه فداء انحضر واقبل از 
موسى ذكر فرموده واين فقره مخالف كتب وما عند الرسل است قلنا اتق الله ولا 
تعترضن على من زينه الله بالعصمة الكبرى واسمائه الحسنى وصفاته العليا سزاوار 
عباد آنكه مشرق أمر راتقديق نمائند در آنجه أو ظاهر شود فردوس ص 18"، 
ومعناه: كم مرة سأل أهل البيان أن حضرة داؤد صاحب الزبور كان بعد حضرت 
كليم عليه بهاء الله الأبهى ولكن النقطة الأولى -الباب روح ما سواه فداه ذكر 
أنه كان قبل موسى وهذا القول مخالفة صريحة لما في الكتب وما عند الرسل، 
قلنا اتق الله ولا تعترضن على من هو زينه الله بالعصمة الكبرى وأسمائه الحسنى 
وصفاته العليا، ينبغي للعباد أن يصدقوا كل ما أمر به الباب وظهر منه لأن مقامه 
لو حكم على الماء حكم الخمر وعلى السماء حكم الأرض وعلى النور حكم 
النار وعلى الإيمان حكم الكفر فهو لا ريب فيه وليس لأحد أن يعترض عليه 

يقول لم بم.
هذا هو ملخص الدين البهائي يدعي أتباعه كذبا وزورا أنه موافق للقرن العشرين 
وأنه جاء لتهذيب العقول لا لإماتتها وتبشير النفوس لا لتنفيرها وأنه ناسخ للقرآن 
المجيد الذي يتحدى العقول في كل آياته ويسفّه أحلام من يقلدون الغير تقليدا 
يـعَْقِلُونَ  أَكْثـرََهُمْ يَسْمَعُونَ أوَْ  أعمى ويصفهم كالبهائم في قوله: * أمَْ تَحْسَبُ أَنَّ 



327

إِنْ هُمْ إِلَّ كَالْنَـعَْامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلً*  )الفرقان: 45(، ويمدح من يستعملون 
وَعُمْيَاناً*   صُمًّا  عَلَيـهَْا  يَخِرُّوا  لَمْ  رَبِّهِمْ  بِآياَتِ  ذكُِّرُوا  إِذَا  وَالَّذِينَ   * بقوله:  عقولهم 
)الفرقان: 74(، ويقول في حق النبي صلى الله عليه وسلموأتباعه * قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أدَْعُو إِلَى اللَّهِ 
المبين )ألقرآن  الكتاب  فهذا   .)109 )يوسف:  اتّـَبـعََنِي*   وَمَنِ  أنَاَ  بَصِيرَةٍ  عَلَى 
المعطلة  وأما شريعتهم  الزمن  لهذا  يعد يصلح  ولم  البهائيين  عند  الكريم( منسوخ 

للعقول فهي الموافقة لكل جيل فبئس للظالمين بدلا.
وكلمتي في الختام هي أنني أرجو أن ينتبه إخواننا في الإنسانية إلى ما يحيط العالم 
يميزوا  المظلم وأن  الليل  التي أصبحت كقطع  الفتن  الحاضرة من كثرة  آونته  في 
حقائق الأشياء من كذبها ومنافعها من مضارها وأن يعلموا أن لهذا العالم إلهًا بيده 
ملكوت كل شيء، وهو يرى ولا يرُى لاتدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو 
اللطيف الخبير، وإن الإنسان لم يخلق في هذه الوجود عبثا بل له غاية يتعطش 
بطبيعته طوعا وكرها لمعرفتها ألا وهي معرفة الله موجد هذه الكائنات والمتصف 
بجميع صفات الكمال المنزه عن كل نقصان خالق كل شيء وهو السميع البصير. 
ولاشك أن رفيعات الأمور وخافياتها أعز مثالا وأصعب فهما على الإنسان من 
الرقي والكمال والجد والنشاط، ولذلك  صغائرها وتجلياتها وأبعث للنفوس على 
لا يسوغ لمن يجهل شيئا أن يسرع بالحكم ببطلانه اقتداء بأقاويل الناس بل عليه 
أن يمحصه بنفسه ليعرف حقيقته حسب مواهبه الفطرية وعلومه المكتسبة وعقله 
الخاص لينتفع وينفع الآخرين، ولقد بينت في هذه الرسالة حقيقة البهائية لكي لا 
يظن البهائيون ظنا يخدعون به انفسهم أن تعاليمهم مما يقبله أولو العقول ولكي 
يسهل على المخدوعين بالبهائية أن يراجعوا أنفسهم ويحكموا ضمائرهم وعقولهم 

فيرجعوا إلى بارئهم رب العالمين.
واذا كانت الفتن والشرور تكتسح العالم اليوم فليس معنى ذلك أن الله جل وعلا ترك 
خلقه وأهمل إصلاحهم! كلا! بل إن رحمة الله لدائمة وإنها قريبة من المحسنين، 
يبقى  الدين، ولا  فيه  زمن يضعف  في كل  الدين  يحيي  أن  تعالى  وإن من سنته 
منه إلا الاسم ليبرهن بهذا الإحياء على إحياء موتى يوم النشور. وإذا كان الناس 



328

يظنون أن الدين مضت دولته وذهبت أيامه وان هذا العصر ليس بعصر الدين، فاننا 
نقول لهم بكل تحد أنهم مخطئون وإن الدين الحق وهو الإسلام الذي لم يدعّ 
كتاب غير كتابه بالكمال وسيظهره الله على الدين كله في هذه العصور القريبة 
وكل آت قريب. ولكي لا يخدع أحد نفسه فيتسرع بالتكذيب والإنكار عليه أن 
يراقب أحوال العالم عاما بعد عام ليرى كيف ينتشر الإسلام ويتقدم بالنسبة إلى 
غيره بالرغم عن ضعف أهليه، وإن في تقدمه في آسيا وافريقيا وحتى في الولايات 

المتحدة وإنكلترا لأعظم شاهد على ما أقول.
ومن المعلوم أن كل شيء مضر للناس وللحياة البشرية  لا يبقى طويلا مهما وجد 
له من الأنصار وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ويخلد بها مهما وجد له 
لا  مفيد  نافع  لأنه  إلا  والضمائر  القلوب  في  يخلد  لم  الدين  وإن  الخصوم.  من 
غنى للناس عنه، واذا كان أهله هم الذين أفسدوه فإن الوبال واقع لا محالة على 
المفسدين وإن الله يستبدل قوما غيرهم ولايكونون أمثالهم. وآخر دعوانا أن الحمد 

لله رب العالمين. والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين ـ

جلال الدين شمس أحمدي - القاهرة 
15 رجب 1350 الموافق 26 تشرين الثاني 1931



لَعَلَّكُمْ  قـبَْلِكُمْ  مِنْ  الَّذِينَ  عَلَى  يَامُ كَمَا كُتِبَ  الصِّ عَلَيْكُمُ  * كُتِبَ 
تـتَّـَقُونَ* )البقرة: 184(

حكمة 
الصيام 

طبعته الجماعة الأحمدية في سوريا وفلسطين
1347هـ مطبعة الترقي بدمشق 1929م



330

بسم الله الرّحمن الرّحيم
نحمده ونصلي على رسوله الكريم

حكمة الصيام 

بفضل الله ورحمته

يسأل كثير من خصوم الإسلام عن حكمة الصيام ومنافعه قائلين أي نفع يحصل 
للصائم من تحمل آلام الجوع وشدائد العطش طوال النهار. ويحق لهم أن يسألوا 
عن ذلك ونحن المسلمون أمرنا الله بصيام شهر رمضان، وقد عده الشارع عليه 
الصلاة والسلام من قواعد الإسلام الخمس، وبما أن الآمر الحكيم لا يأمر بفعل 
عبثاً، فلهذا يجب علينا أن نبين لهم حكمته وفوائده وليس لهم فقط بل لأولئك 
المسلمين أيضا الذين يعتقدون بفرضيته جاهلين فوائده وحكمته لأن الإنسان متى 

ما عرف حكمة أمر وما توجد فيه من المنافع يرغب إليه وتتوق نفسه لامتثاله.
وبما أن خطاب الشريعة موجه إلى العقلاء فلهذا يجب على كل مسلم مؤمن أن 
يكون عاقلا عالما بأسرار أحكام الله لكي يستفيد منها حق الاستفادة وقد قال 
الله تعالى: * إِنَّا أنَـزَْلْنَاهُ قـرُْآناً عَرَبيًِّا لَعَلَّكُمْ تـعَْقِلُونَ*  )يوسف: 3(، وآية: * إِنَّ فِي 
ذَلِكَ لَياَتٍ لُِولِي النّـُهَى*  )طه: 55(، وقال: * أمَْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثـرََهُمْ يَسْمَعُونَ 
أوَْ يـعَْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّ كَالْنَـعَْامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلً*  )الفرقان: 45(، "وقال رسول 
الله صلى الله عليه وسلم: أفضل الناس أعقل الناس، وقال أن الأحمق العابد يصيب بجهله أعظم 
من فجور الفاجر، وإنما يقرب الناس من ربهم بالزلفى على قدر عقولهم"، ثم لا 
يخفى أن أمر الصيام ليس بمختص بشريعتنا بل إن الشرائع السماوية بأجمعها تأمر 
به ولذلك نجد ذكره في كتب الهندوس التي يعتقدون بنزولها من قبل الله، وكذلك 

يوجد ذكره في العهد القديم والجديد. يقول عزرا النبي ما نصه: 
طَريِقًا  مِنْهُ  لنَِطْلُبَ  إِلهِنَا  أمََامَ  نـتََذَلَّلَ  لِكَيْ  أَهْوَا  نـهَْرِ  عَلَى  بِصَوْمٍ  هُنَاكَ  "وَناَدَيْتُ 



331

مُسْتَقِيمَةً لنََا وَلَأطْفَالنَِا وَلِكُلِّ مَالنَِا" )عَزْراَ 8 : 21(. 
لَمْ  "لِمَاذَا  ويقول متّى في إنجيله: أخرج شيطانا من المصروع فقال له تلاميذه: 
لِعَدَمِ إِيمَانِكُمْ. فاَلْحَقَّ أقَُولُ لَكُمْ: لَوْ  نـقَْدِرْ نَحْنُ أَنْ نُخْرجَِهُ؟ فـقََالَ لَهُمْ يَسُوعُ: 
كَانَ لَكُمْ إِيمَانٌ مِثْلُ حَبَّةِ خَرْدَل لَكُنـتُْمْ تـقَُولُونَ لِهذَا الْجَبَلِ: انـتَْقِلْ مِنْ هُنَا إِلَى 
هُنَاكَ فـيَـنَـتَْقِلُ، وَلَا يَكُونُ شَيْءٌ غَيـرَْ مُمْكِنٍ لَدَيْكُمْ. وَأَمَّا هذَا الْجِنْسُ فَلَا يَخْرجُُ 

إِلاَّ باِلصَّلَاةِ وَالصَّوْمِ" )إِنْجِيلُ مَتَّى 17 : 21-19(.
فوجود الصوم في كتب جميع أقوام العالم دليل واضح على أن الله أمرهم بالصيام، 
وأن القول بأن الله لم يرسل الأنبياء إلا في بقعة خاصة أو من قوم خاص إنما ناشئ 
عن الجهل وقلة التفكر في آيات الله وصفاته، والذين تفوهوا بمثل هذه الأقوال 
ما قدروا الله حق قدره. اعتقد الهندوس بأن الله لم يرسل نبيًا أبدًا سوى الأنبياء 
الذين أرسلوا إليهم في الهند وكذلك اعتقد اليهود بأن الله اختص قومهم بالنبوة 
ومثلهم بعتقد الجهلة من المسلمين بأنه لم يأت نبي في العالم إلا من فلسطين 
والشام والعرب وما فكروا بأن الله لم يذكر في صفاته رب فلسطين أو رب العرب 
أو رب الهند، بل قال رب العالمين فكما أن فلسطين والشام والعرب كانت تحتاج 
للإصلاح الروحاني، وكذلك الهند والعجم وأفريقيا وغيرها من البلاد كانت مفتقرة 
نَذِيرٌ*   فِيهَا  خَلَ  إِلَّ  أمَُّةٍ  مِنْ  وَإِنْ   * تعالى:  الله  قال  الروحانية، ولهذا  التربية  إلى 
)فاطر: 25(، وقال: * وَلَقَدْ بـعََثـنَْا فِي كُلِّ أمَُّةٍ رَسُولً*  )النحل: 37(، فإن الله لم 
يترك أمة إلا وأرسل إليها نبيًا لئلا يبقى لهم حجة على الله من بعد الرسل، ويقولوا: 
* رَبّـَنَا لَوْلَ أرَْسَلْتَ إِليَـنَْا رَسُولً فـنَـتََّبِعَ آياَتِكَ مِنْ قـبَْلِ أَنْ نَذِلَّ وَنَخْزَى*  )طه: 135(. 
فوجود الصوم في جميع اقوام العالم دليل على أن الله أمرهم به بواسطة أنبيائه في 
يَامُ  أزمنة مختلفة، ويصدق القرآن المجيد هذه الحقيقة في آية: * كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّ

كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قـبَْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تـتَّـَقُونَ*  )البقرة: 184(.
يستصعبه،  شاق  بعمل  مكلفًا  وحده  نفسه  وجد  إذا  أنه  الإنسان  عادة  ومن 
الحكمة  لهذه  ونظرًا  إتيانه،  عليه  يسهل  الكل  يشمل  الحكم  إذا كان  ولكن 
يَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قـبَْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ  قال الله تعالى: * كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّ



332

)البقرة: 184(. تـتَّـَقُونَ*  
الأحكام  يبين  أنه  الأخرى،  الشرائع  مقابلة  في  المجيد  القرآن  ومن خصوصيات 
كاملة مع حكمها ومنافعها ولا يدعي بشيء إلا ويثبته بالأدلة القاطعة والبراهين 
الساطعة، ولا تجدون هذا الأمر في كتب الأولين مطلقًا. اقرأوا التوراة من أولها إلى 
آخرها وكذلك الأناجيل وزند أفستا ودساتير وكتب الهندوس )اتروويد. يجرويد. 
ولهذا  ومنافعها،  والأوامر  والحكم  الأدلة  من  خالية  تجدونها  ويد(.  سام  رجويد 
الله صلى الله عليه وسلمبشريعة  نبي بعد محمد رسول  يأتي  المجيد فلا  بالقرآن  الشرائع  ختمت 

جديدة أبدًا.
وأما حكمة الصيام وفوائده فبينها الله تعالى في آية: * لَعَلَّكُمْ تـتَّـَقُونَ* ، وآية: * 

وَلتُِكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ*  )البقرة: 186(.
ومعنى التقوى الاجتناب عن المعاصي والآثام وما يضر الإنسان في الدنيا والآخرة 
من المصائب والآلام، والتبتل إلى الله والتقرب إليه والارتقاء في الدرجات الروحانية، 
السيئة سواء كان ذلك  والاتقاء أن تتخذ لنفسك جنة ووقاية من جزاء الأعمال 

الجزاء دنيويا أو أُخرويا.
)الحكمة الأولى( في الصيام أنه يحصل منه ثبات الألفة بين الأقوام، وتفصيله بأن 
الأغنياء الذين يأكلون أطايب الأطعمة ويعيشون مترفهين مترفين لا يشعرون بآلام 
اليتامى من التضوّر وآلام الجوع وشدائد السغب  الفقراء والمساكين وما يتحمل 
يعرفون شدائده  فلما يصومون شهراً كاملا  الجوع  )الجوع(، لأنهم ما ذاقوا طعم 
وآلامه، حينها تمتلئ قلوبهم شفقة ورحمة فيسهل عليهم الإنفاق على يتيم ذي 
مسغبة ومسكين ذي متربة ويكون عملهم هذا سببًا لرقي القوم وحفظ الألفة بينهم.

تجشم  على  معتادين  غير  الناس كسالى  يكون  أن  يريد  لا  الإسلام  إن  ثانيا 
لتحمل كل شدة  يكونوا مستعدين  أن  يريدهم  بل  المشاق،  وتحمل  التكاليف 
المسلمون  يتمرن  سنة  في كل  رمضان  شهر  صيام  فبواسطة  الضرورة.  عند 
لتحمل كل مصيبة وشدة عند الضرورة، والذين يعملون بهذا الحكم لا يمكنهم 

الكسل والغفلة. أن يهلكوا من جراء 



333

لها وتفصيله  يتعرض  قد  التي  الهلكة  الصائم يحفظ من  أن  الثانية(  )الحكمة 
الحروب،  السفر وفي  بأن الإنسان قد يضطر لأن يجوع أحياناً ولا سيما في 
معتادًا  يكن  لم  فإذا  طعامًا ولا شرابا،  أيام  ثلاثة  أو  يومين  إلى  يجد  وربما لا 
يعيش  أن  له  يمكن  لا  وشدته  الجوع  أذى  تحمل  على  والصبر  الصيام  على 
يومًا واحدا فضلا أن يحارب أعداءه، ولكن الصائم المعتاد في كل سنة شهرًا 
بل  الحين،  ذلك  في  الوهن  يأخذه  ولا  الضعف  يعتريه  لا  الصيام  على  كاملا 
يكابد تلك الشدائد بكل سهولة، وبهذا الطريق يكون الصيام سببًا لنجاته من 

الهلاك وواسطة للدفاع عن حياض الوطن وقومه دفاع الابطال.
)الحكمة الثالثة( إن الصائم بواسطة صيامه يتجنب الذنوب والآثام، لأن الجنوح 
أو الإثم ينتجه ميلان النفس إلى اللذات المادية وتغلّب القوى الشهوانية على القوى 
العقلية، والإنسان إذا اعتاد على ارتكاب شيء يصعب عليه تركه، ولكن إذا كانت 
قوته الارإدية تفوق قواه الأخرى ففي وسعه أن يترك كل ما يريد تركه، فالصائم لما 
يجتنب جميع تلك اللذات التي كانت تجذبه وتشوقه لارتكاب السيئات ويقمع 
نفسه عن مراتع الشهوات حسب أمر الله، فتقوى قوته الإرادية وتغلب قوته العقلية 
النفس  مطامع  مقاومة  رمضان  شهر  مرور  بعد  عليه  فيسهل  الأخرى،  قواه  كل 
لارتكاب المعاصي، فالرجل الذي كان معتادًا على شرب الخمر مثلا إذا أمسك 
عن شربه شهراً كاملا يسهل عليه أن لا يعود إليه أبدًا، وأن قوله بأنه لا يقدر على 

تركه يكون كذبا وزوراً لأنه بتركه شهراً كاملً أثبت بأنه في إمكانه تركه تمامًا.
فالصيام يقي الإنسان من ارتكاب الذنوب والآثام وما يضره في الدنيا والآخرة، 
ولهذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلمالصيام جُنّة، أي ترس وستر من النار التي تكون نتيجة 

ارتكاب الذنوب والآثام.
)الحكمة الرابعة( لا يخفى أن بقاء الإنسان متوقف على الأكل والشرب وبقاء 
النسل على العلاقات التناسلية، ولكن الصائم يمُسك عن جميع هذه الأمور لا 
يأكل ولا يشرب ولا يجامع امرأته في حال الصوم، فلما يجتنب الصائم الأمور 
الله، يسهل عليه بهذا  التي كانت أحلت له وفي غير حالة الصوم حسب أمر 



334

التمرين شهرًا كاملً اجتناب المحرمات كلها طوال السنة ولهذا أردف الله تعالى 
بعد بيان حكم الصيام بقوله: * وَلَ تأَْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بـيَـنَْكُمْ باِلْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى 
)البقرة: 189(.  تـعَْلَمُونَ*   وَأنَـتُْمْ  ثْمِ  باِلِْ النَّاسِ  أَمْوَالِ  مِنْ  فَريِقًا  لتَِأْكُلُوا  الْحُكَّامِ 
والحكمة في بيان هذا الأمر بعد ذكر الصيام لفت نظر المؤمن الذي كان ترك 
أنه بالأولى عليه أن يجتنب أكل أموال  الله في الصيام إلى  أكل الحلال بأمر 
التناسلية  العلاقات  نفسه عن  الذي كان أمسك  الرجل  بالباطل، وكذلك  الناس 
المحللة له فالأولى له أن يجتنب العلاقات التناسلية المحرمة عليه، فالصيام خير 

دواء لاجتناب المعاصي وردع النفس عن السرح في مراتع الشهوات.
فرصة  فيجد  للسحور  الليل  آخر  في  يقوم  الصائم  أن  بما  الخامسة(  )الحكمة 
للصلاة والعبادة والأدعية فيزيد في التقرب إلى الله، وثانيا بما أنه يترك الاستراحة 
ويتحمل المشاق في قيام الليل فتلتفت إليه رحمة الله بنوع خاص فيوفق للأعمال 

الصالحة والترقي في الدرجات الروحانية.
وقلة  النهار  طول  والشرب  الأكل  عن  لامتناعه  الصائم  أن  السادسة(  )الحكمة 
الاحتياج إلى الأمور المادية، يجد وقتًا أوسع بالنسبة إلى الأيام الأخرى لذكر الله، 
وإلى هذا الأمر أشار الله في قوله: * وَلتُِكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ*  )البقرة: 186(.
)الحكمة السابعة( أن الصائم يشكر الله على نعمائه ومواهبه بصورة ما كان يمكنه 
التي  النعمة  أنه لا يشعر بعظم  أن يأتي بها إن لم يصم، لأن من عادة الإنسان 
أسبغها الله عليه إلا حين يفقدها، ولذلك تجدون كثيراً من الناس لا يمر بخاطرهم 
يعلم  عينه  منهم  أحد  يفقد  الله ولكن عندما  نعمة من،  بأن عيونهم  العمر  طول 
حينذاك بأن العين نعمة كبيرة، كذلك الصائم عندما يجرب في نفسه شدة الجوع 
يشكر الله على ما أفاض عليه من النعم وأنواع الأطعمة فيسعى لأن يقضي حياته 
وإلى هذه  واللعب،  اللهو  في  يمضيها  الصالحة ولا  والأعمال  النافعة  الأمور  في 

الحكمة أشار الله في قوله: * وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ* .
)الحكمة الثامنة( أنه يحصل للصائم البعد عن الصفات البهيمية والسبعية والقرب 
أوامره  وإتيان  الله  ذكر  من  والكثرة  والشرب،  الأكل  لعدم  الملَكية  الصفات  من 



335

واجتناب نواهيه، وبما أن المستغني عن الطعام والشرب حقيقة هو الله تعالى، 
فالصائم لما يمتنع عن استعمال الأشياء الناقضة لصومه حسب أمره، فلابد أنه 
يجازيه على صومه خير الجزاء، فالصوم غذاء روحاني يدخره الإنسان لآخرته، 
وقد ورد في الحديث القدسي عن الله تعالى أنه قال: "كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّ 
يَامُ جُنَّةٌ وَإِذَا كَانَ يـوَْمُ صَوْمِ أَحَدكُِمْ فَلَ يـرَْفُثْ  يَامَ فإَِنَّهُ لِي وَأنَاَ أَجْزيِ بِهِ وَالصِّ الصِّ
وَلَ يَصْخَبْ فإَِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قاَتـلََهُ فـلَْيـقَُلْ إِنِّي امْرُؤٌ صَائمٌِ" )صحيح البخاري, 
كتاب الصوم(، والذي لا يترك الكذب وغير ذلك فصومه ليس بصوم كما قال 
النبي صلى الله عليه وسلم: "مَنْ لَمْ يَدعَْ قـوَْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فـلََيْسَ للَِّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدعََ طَعَامَهُ 

وَشَرَابهَُ" )صحيح البخاري(.
)الحكمة التاسعة( إن الصوم يوجب صحة الجسم والروح، وقد قرر الأطباء بأن 
قلة الأكل والشرب مفيد لصحة البدن، ويقول الصوفية وأولياء الله أن الصوم يجلي 
الأشياء  حقائق  الصائم  على  وينكشف  الكشفية  القوة  منه  وتزداد  وينوره  القلب 
ولاسيما معارف القرآن، وأن شهادة جميع أولئك الأبرار والصلحاء الأخيار الذين 
حصلوا على البركات الروحانية والتقرب إلى الله وما انكشفت عليهم من الحقائق 
والمعارف من الصيام لا يجوز لأي عاقل أن يردها من بدون برهان، فالصوم سبب 

لإنارة القلب وصفائه. 
)الحكمة العاشرة( إن الصيام  علامة إظهار محبة الله، كما أن المحب الصادق 
والعاشق الولهان يترك جميع ملذات الحياة وكل راحة ويترك الأكل والشرب في 
الحال  يظهر هذه  الصائم  لقائه، كذلك  في  إلا  يفتكر  سبيل وصال محبوبه ولا 
لما يصل  المشاق  بعد تحمل  الحقيقي  العاشق  أن  الله وعشقه حتى  في محبة 
إلى دار المحبوب يعتكف في باب داره ويظهر كل الخشوع والخضوع ويتحمل 
آلام الجوع والظمأ ثم لا يبرح ذلك المكان حتى يتجلى له محبوبه ويهبه الحياة 
بابتساماته الظاهرة، كذلك الصائم بعد أن يتحمل من شدائد الصيام عشرين يومًا 
يعتكف في المسجد العشر الاواخر من رمضان ويحرم عليه في ذلك الوقت مباشرة 
زوجته مطلقًا كما قال الله تعالى: * وَلَ تـبَُاشِرُوهُنَّ وَأنَـتُْمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ*  



336

)البقرة: 188(، لأن العاشق الولهان لا يتفكر في مثل هذه الأمور فيتضرع الصائم 
ويصرخ ويعول ويبكي أمام الله واضعًا جبينه على الأرض ليلً ونهاراً طالبا أن يتجلى 
الله عليه، فيتجلى الله لبعض عباده المقربين وليلة القدر التي ورد في بعض الروايات 
أن يتحراها الإنسان في العشر الأواخر من رمضان إشارة إلى هذا التجلي الإلهي، 

فالصيام واسطة لإظهار محبة الله وعشقه.

وقت السحور والافطار
روى البخاري عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: )تَسَحَّرْناَ مَعَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلمثمَُّ قاَمَ 
إِلَى الصَّلَةِ قـلُْتُ كَمْ كَانَ بـيَْنَ الَْذَانِ وَالسَّحُورِ قاَلَ قَدْرُ خَمْسِينَ آيةًَ(، وكذلك ورد 

في البخاري عن النبي صلى الله عليه وسلمقال: لَ) يـزَاَلُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجَّلُوا الْفِطْرَ(.
والحكمة في تأخير السحور وتعجيل الإفطار هو لكي يتمتع الصائم ببركات النهار 
والليل كلا على حدة ولا يخفى على دارسي الجغرافيا وعلم النجوم أن الشمس 
والقمر والنجوم لهم تأثيرات تختلف بعضها عن بعض، ولتأثيراتها دخل كبير في مد 
البحر وجزره ؛إذ يحصل هذان من جاذبية القمر، وكذلك ترى في النباتات أن تأثير 
الليل يختلف عن تأثير النهار فيها. ترون أن القثاء وغيرها من الخضروات نموها في 
الليل أكثر منه في النهار. وبالإجمال لا ينكر عالم مفكر في قانون الكون أن النهار 
والليل يختلفان من حيث التأثير في أشياء العالم. وبما أن الصوم كان مفروضا في 
النهار فالشارع أمر بأن يعجل الصائم في الإفطار ويؤخر في السحور لكي يحصل 
الانفصال بين الوقتين ويسعى للحصول على البركات التي تتعلق بالنهار والبركات 

التي تختص بليالي رمضان.

قيام الليل أو صلاة التراويح
مِنْ  مَ  تـقََدَّ مَا  لَهُ  غُفِرَ  وَاحْتِسَاباً  إِيمَاناً  رَمَضَانَ  قاَمَ  "مَنْ  الله صلى الله عليه وسلم:  يقول رسول 
ذَنبِْهِ" )صحيح البخاري, كتاب الإيمان(، ولا شك في أن الرجل الذي يتوب 
أبدًا  الذنوب  ارتكاب  إلى  يرجع  لا  بأنه  نفسه  ويعاهد  نصوحا  توبة  الله  إلى 



فإن الله يغفر ذنوبه ويوفقه للأعمال الصالحة، وأن الشارع أمر خصوصًا بقيام 
رمضان،  ليالي  في  تنزل  التي  البركات  الصائم  يتلقى  لكي  رمضان  في  الليل 
من  له  حصل  ما  لأجل  الصائم  لأن  المخالفة  النفسانية كل  أهواءه  ويخالف 
التعب والعناء من جراء آلام الجوع والعطش طول النهار لا بد من الاستراحة، 

الله. إلى  بالليل ويتضرع  ولكن مع ذلك يسهر 
المجيد  القرآن  في  الله  بها  أمر  التي  التهجد  الحقيقة هو صلاة  في  الليل  وقيام 
بقوله: * وَمِنَ اللَّيْلِ فـتَـهََجَّدْ بِهِ ناَفِلَةً لَكَ*  )الإسراء: 80(. وبما أن شهر رمضان 
كان شهر نزول البركات الروحانية والأنوار السماوية خاصة، أمر الشارع المسلمين 
أن يقوموا لياليه ولكن بكل أسف أقول بأن المسلمين جعلوا صلاة التراويح اليوم 
محض رياضة يؤدونها بغير حضور قلب ومن دون أن يحصل لهم اطمئنان وقد قال 
" )صحيح البخاري,  رسول الله صلى الله عليه وسلملرجل صلى مسرعًا "ارْجِعْ فَصَلِّ فإَِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ
كتاب الأذان(، فالذين يؤدون صلاة التراويح من دون أن يحصل لهم الاطمئنان في 
السجود والركوع والقيام فهم عبثا يتعبون أنفسهم وكان خيرا لهم أن يصلّوا إحدى 
عشرة ركعة بشروطها كما كان يصلي نبينا صلى الله عليه وسلم، روى البخاري "عَنْ أبَِي سَلَمَةَ بْنِ 
عَبْدِ الرَّحْمَنِ أنََّهُ أَخْبـرََهُ أنََّهُ سَأَلَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنـهَْا كَيْفَ كَانَتْ صَلَةُ رَسُولِ 
اللَّهِ صلى الله عليه وسلمفِي رَمَضَانَ فـقََالَتْ مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلميزَيِدُ فِي رَمَضَانَ وَلَ فِي غَيْرهِِ عَلَى 
إِحْدَى عَشْرَةَ ركَْعَةً يُصَلِّي أرَْبـعًَا فَلَ تَسَلْ عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطوُلِهِنَّ ثمَُّ يُصَلِّي أرَْبـعًَا فَلَ 
تَسَلْ عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطوُلِهِنَّ ثمَُّ يُصَلِّي ثَلَثاً" )صحيح البخاري, كتاب الجمعة(. 
فأرى أنه خير للمسلمين أداء أحد عشرة ركعة على أحسن صورة من أداء 23 ركعة 

مستعجلين مسرعين.

صدقة عيد الفطر
وفي أول يوم بعد انتهاء شهر رمضان، عين الشارع يوم العيد يوم الفرح والسرور 
وبما أن سرور المؤمن في عبادة الله وإظهار عظمته فلهذا عيّن الشارع صلاة العيد 
أي صلاة سادسة في ذلك اليوم إظهارا لشكر الله بأنه وفقهم لأداء فريضة صيام 



338

الشارع  عيّن  ثم  لياليه،  وقاموا  الذين صاموه  الحقيقة لأولئك  في  فالعيد  رمضان، 
صدقة الفطر بأن يؤديها كل واحد عن نفسه وعمن يعوله وهذه الصدقة توزع على 
الفقراء والمساكين لكي يكون سرور الجميع شاملا كاملا، وأمُروا بأن يؤدوها قبل 
الصلاة لكي يحصل منها الغرض والمقصود، فلا يرى في ذلك اليوم من سائل. ولو 
أخذ أولو الأمر جمع هذه الصدقات وتوزيعها على الفقراء في أيديهم لكان أدعى 

لحصول المقصود من أدائها.



339

خاتمة
وفي الختام أرجو من إخواني المسلمين أن يسعوا لفهم أسرار العبادات ويعلموا بأن 
فلاحهم وفوزهم ونجاحهم متوقف على إحياء شعائر الدين ويعلموا بأن الدين فوق 
العبادات،  الصحابة كانت هذه  أن سر نجاح  يغربن عن ذهنهم  كل شيء ولا 
فكانوا يعرفون أسرارها ويستفيدون منها حق الاستفادة، وهاكم شهادة أعدائهم 

الألداء عن سر نجاحهم.
"قال هرقل لما قدم منهزمًا جيشه ويلكم من هؤلاء القوم الذين يقاتلونكم أليسوا 
بشراً مثلكم، قالوا بلى قال أنتم أكثر أم هم قالوا بل نحن أكثر أضعافا منهم في 
كل موطن، قال فما بالكم تنهزمون كلما لقيتموهم؟ فقال شيخ من عظمائهم من 
أجل أنهم يقومون الليل ويصومون النهار ويوفون بالعهد ويأمرون بالمعروف وينهون 
عن المنكر ويتناصفون بينهم، ومن أجل أننا نشرب الخمر ونزني ونرتكب الحرام 
وننقض العهد ونغضب ونظلم ونأمر بما يسخط الله وننهي عما يرضي الله ونفسد 
المطبوع  الأول  الجزء  ابن عساكر  تاريخ  )راجع  أنت صدقتني  قال  الأرض،  في 

روضة الشام ص 123(.
فلأجل امتثال أوامر القرآن الكريم حصل للصحابة في الأرض ما حصل من الرقي 
بأسرارها  عالمين  الله  لأوامر  امتثلوا  الذين  الأولين  بآبائكم  واقتدوا  فقوموا  العظيم 

وحكمها فكانوا من الناجحين وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

المبشر الإسلامي 
جلال الدين شمس أحمدي - حيفا.

رمضان المبارك عام 1347هـ    11 شباط  1929م







books. One relating to the issues and debates about the beliefs of 
Muslims and the other in relation to Christian and Bahai beliefs. The 
topics discussed are still relevant to this day and hopefully will benefit 
many Arabic speaking people. 
I would like to thank Respected Falahuddin Muhammad Odeh who 
took the responsibility of proof reading all the material as it was re-typed 
for printing. I am also thankful to Respected Muhammad Sharif Odeh, 
Amir Jama’at of Kababir as well as Respected Missionary Shamsuddin 
in Kababir who provided assistance and guidance for this project. There 
are many others who helped in this endeavor one way or another. May 
Allah give ample reward to all who participated in fulfilling my desire to 
complete this project.
May Allah make this effort fruitful by making this publication a tool for the 
Arabic Speaking public to accept the Mahdi and the Promised Messiah for 
whom they have waited for so long. Ameen

Falahud Din Shams  
USA   



by a person with a dagger. Doctors had given their opinion that he could 
not survive because of the loss of blood. When this news reached the 
International Headquarters of Ahmadiyya Community in Qadian, 
India, special prayers were offered for him. Hadrat Khalifaul Masih II 
(r.a.) invited everyone in Qadian to gather at Masjid Mubarak where he 
announced about the attack and a collective prayer took place for the 
survival of Maulana Shams (r.a.). Miraculously, he survived to continue 
his missionary work. However, on March 11, 1928 he was served a notice 
from the French Syrian Government that he must leave the country within 
three days. Under the instructions of Hadrat Khalifatul Masih II (r.a.) , on 
March 13, 1928 he moved to Haifa, Palestine.
The message of coming of the Mesiah and Mahdi had not reached Haifa at 
that time. So he had to start building a mission and Ahmadiyya Muslim 
Community. He stayed in Haifa until September 30, 1931 when he was 
called Back to Qadian, India. Mashallah Allah blessed him with a community 
of Ahmadis in Kababir who have high regards for him and a street near the 
mosque in Kababir has been named after him-Jalaluddin Road. Mosque in 
Kababir for which he laid the foundation is now a landmark in Haifa. During 
his time in the Middle East, he traveled to Cairo, Egypt, Bairut, Lebanon 
and Baghdad, Iraq in spreading the message of Mahdi. During this time he 
debated with many Muslim and Christian scholars on topics of Jihad, Jesus 
being saved on the cross, Khatamun Nabiyyeen and many other topics. In 
addition to Muslims and Christians, he had conversations and interaction with 
the Bahais as well.
Maulana Shams (r.a.) was not only an excellent debater but a great writer 
as well. During the years of his stay in the Middle-East, he wrote many books 
and pamphlets to educate the general public about Ahmadiyya Muslim 
beliefs and these publications produced fruitful results. It was this period of 
time that new Jama’ats were established in Damascus (Syria) and Kababir, 
Haifa (Palestine). In addition, converts were made in Cairo, who later on 
established the Jama’at there.
His publications in Arabic language have been compiled in form of two 



Introduction

Ahmadiyya Muslim Community is an organization, international in scope, 
with branches in over 200 countries. It was established in 1889 by Hadrat 
Mirza Ghulam Ahmad (a.s.) (1835-1908) in Qadian, a small and remote village 
in the Punjab province of India. He claimed to be the expected reformer of 
the latter days, the Awaited One of the world community of religions (The 
Mahdi and Messiah). The Movement he started is an embodiment of the 
benevolent message of Islam-peace, universal brotherhood and submission to 
the Will of God-in its pristine purity. Hadrat Ahmad (a.s.) proclaimed Islam 
as the religion of man. ”The religion of the right path.“ (Holy Qur’an 98:6). 
Ahmadiyya Community was created under divine guidance with the objective to 
rejuvenate Islamic morals and spiritual values. It encourages interfaith 
dialogue, diligently defends Islam and tries to correct misunderstandings 
about Islam. It advocates peace, tolerance, love and understanding among 
followers of different faiths. It firmly believes in and acts upon the Qur’anic 
teaching: ”There is no compulsion in religion.“ (Holy Qur’an 2:257) It 
strongly rejects violence and terrorism in any form for any reason.
After the passing of its founder, the Ahmadiyya Muslim Community has 
been headed by his elected successors under the system of Khilafa ala minhaja 
Nabuwwa. The present Head of the Community, Hadrat Mirza Masroor 
Ahmad was elected in 2003. His official title is Khalifatul Masih V. It is under 
his leadership that missionaries around the world are spreading the message 
of Islam and Ahmadiyyat- spreading the glad tidings of the fulfillment of 
coming of Mahdi and the Messiah.
My father, Hadrat Maulana Jalaluddin Shams (r.a.), arrived in Syria in 1925 
as the first missionary for the Middle-Eastern countries to give the glad 
tidings to the region about the appearance of the Mahdi and the Promised 
Messiah. He served in Damascus as the missionary from July 17, 1925 
through March 13, 1928.
On December 22, 1927 my father was attacked near his residence in Syria 


	book_covers_101018_final
	book_mujadala_1_281018



